
ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

148 149

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.2764

Araştırma makalesi/Research article

Diasporada Kimliğin Oluşumunda Mutfak 
Kültürünün Rolü: Paris’te Bir Türk  Mahallesi

The Role of Culinary Culture in Identity Formation in the 
Diaspora: Turkish Neighborhood in Paris

Hasan Güler*

Öz
İnsan, içinde yaşadığı sosyal, kültürel, ekonomik ve politik dünya bağlamında 
ilişkisel bir şekilde kendini inşa eden bir varlıktır. İnsanı toplumdan yalıtılmış 
sadece biyolojik bir varlık olarak tarif etmek çok da mümkün değildir. İnsanın 
yeme içme pratikleri üzerinden şekillenen mutfak kültürü, onun sosyal yönünü 
oluşturan önemli dinamiklerden biridir. Mutfak kültürü, bireyin bulunduğu top-
luma bağlanmasında ve toplumla özel bir ilişki kurup bu ilişkiyi sürdürmesinde 
önemli bir işlevi yerine getirir. Bu nedenle yemek, sembolik bir anlam taşıyarak 
kimlik inşa sürecinin önemli bileşenlerinden biri hâline gelir. Mutfak kültürü göç 
bağlamında değerlendirildiğinde göçmenlerin kültürel hafızalarının korunmasında 
ve aktarılmasında diğer unsurların yanında azımsanmayacak bir öneme sahiptir. 
Göç hareketleri neticesinde mutfak kültürü etrafında teşekkül eden kimliğin tek 
referans kaynağı ana vatan olmaktan çıkmıştır. Diasporadaki diğer kültürlerle et-

Geliş tarihi (Received): 24-12-2024  Kabul tarihi (Accepted): 04-07-2025
* Doç. Dr., Uşak Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Sosyoloji Bölümü Uşak-Türkiye/ Assoc. Prof. 

Dr., Uşak University Department of Sociology, Faculty of Humanities and Social Sciences. hasan.guler@usak.
edu.tr. ORCID ID: 0000-0002-5452-071X



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

150 151

kileşim, güçlü bir hafıza taşıyıcısı olan mutfağın “geleneksel” formunun dönüşe-
rek genişlemesine ve yeni anlamlar kazanmasına neden olur. Bu bağlamda Türk 
diasporası açısından Avrupa’da şekillenen “mutfak kültürü”, geçmişin hafızasını 
taşımada önemli bir rol oynar ve farklı toplumsal gruplarla kalıcı ilişkiler kura-
rak “yakın” temasların gelişmesini sağlar. Bu çalışma kapsamında, 1960’lı yıl-
ların ikinci yarısından itibaren Avrupa’ya göçün önemli mekânlarından bir olan 
Paris’teki Türklerin mutfak kültürü değerlendirilmiştir. Paris’in merkezinde “Türk 
mahallesi” (la petite Turquie) olarak adlandırılan Strasbourg Saint-Denis bölgesi; 
marketleri, kahveleri, lokantaları ve manavlarıyla Türk mutfak kültürünün görü-
nürlüğü açısından önemli bir mekândır. Bundan dolayı çalışmanın alan araştırması, 
bu mahallede gerçekleştirilen etnografik gözlemlere dayanmaktadır. Bu çalışmanın 
temel bulgusu, mutfak kültürünün diaspora koşullarında yaşayan göçmenlerin kül-
türel kimliklerini koruma ve yeniden inşa etme süreçlerinde belirleyici ve merkezî 
bir rol üstlendiğidir.

Anahtar sözcükler: Fransa, göç, Türk, mutfak kültürü, kimlik 

Abstract
Human beings construct themselves relationally in the context of the social, 
cultural, economic and political world in which they live. It is not possible to 
describe a human being solely as a biological being isolated from society. Culinary 
culture, shaped by human eating and drinking habits, is one of the important 
dynamics that constitute the social aspect of being human. Thus, food, by acquiring 
a symbolic meaning, plays a considerable role as a component of the process of 
identity construction. Culinary culture, which should be considered as another 
form of memory transmission, is an important phenomenon in the preservation and 
transmission of the cultural memory of immigrants. Nevertheless, the “culinary 
culture” shaped in Europe by the Turkish diaspora, although carrying the memory 
of the past and interactions with other cultures during the acculturation process. 
As the results of field research show, the homeland is no longer the only source of 
reference for the identity formed around culinary culture. Interaction with other 
diaspora cultures means that the “traditional” form of cooking, which carries strong 
memory, expands and acquires new meaning. As part of this study, the culinary 
culture of Turks in Paris, one of the important places of migration to Europe since 
the second half of the 1960s, will be evaluated. The Strasbourg Saint-Denis district, 
called “Little Turkey” in the center of Paris, is an important place for visibility of 
Turkish culinary culture with its markets, cafes, restaurants and grocery stores. 
Therefore, the conduct of the field research is based on entographic observations 
carried out in this neighborhood. The main finding of this study is that culinary 
culture plays a central and decisive role in the preservation and reconstruction of 
cultural identity among migrants living in diaspora contexts.

Keywords: France, migration, Turkish, culinary culture, identity

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

150 151

Extended summary
The culinary culture of immigrants is as important as language in preserving and 

transmitting social memory. In the reconstruction of identity, which is thought to be lost in the 
context of migration, culinary culture and the rituals formed around it play a significant role. 
The impact of Turkish culinary culture, shaped in the diaspora, on the reformation of identity 
during the migration process is evident. In this context, the main argument of this study is that 
culinary culture, one of the important carriers of intangible cultural heritage, plays a central 
role in helping immigrants maintain their national identity during the migration process, just 
as it does within national borders. In the diaspora, rather than preserving the authentic culture 
as it is, close interactions with the cultures of the host country pave the way for a new identity 
construction that transcends the boundaries of the nation-state.

The concept of diaspora is one of the key terms used to highlight the transnational aspect 
of recent migration movements. Communities forced to live far from their homeland strive to 
maintain their cultural “purity” and keep alive the memory of the geography they came from 
by creating institutional structures, special vocabulary, and rituals unique to the diaspora. 
Culinary culture is one of the critical elements in the reconstruction of this memory that is 
being kept alive. The “scent” of the homeland is refreshed through the meals prepared in the 
kitchens of immigrants in the diaspora, embedding the memory of where they came from. 
The development of transportation and communication technologies has enabled migrants 
living in the diaspora to maintain continuous and simultaneous connections with their 
homeland. This constant and uninterrupted network of connections keeps the relationship 
with the homeland alive, making it possible to speak of a vibrant Turkish diaspora in Europe. 
Especially after the bilateral labor agreements of the 1960s, a significant Turkish population 
has become established in Europe. The continued vitality of the relationship between the 
Turkish-origin population settled in Europe and their homeland, following a primarily 
economic migration, sustains the presence of the Turkish diaspora in Europe.

The intensification of the relationship between Turkish immigrants and Europe occurred as 
a result of the bilateral labor agreements signed in the 1960s. The role of immigrant labor in 
the post-World War II “reconstruction” of Europe cannot be overlooked. Turkey’s accelerating 
internal migration during this period led to an accumulation of a population that urban areas 
could not absorb in terms of job opportunities within a short time. Limited job opportunities, 
the need for foreign exchange, and a shortage of skilled labor were the main motivations for 
Turkey to support external migration. The overlap between Europe’s need for labor and Turkey’s 
internal migration dynamics triggered external migration. In this context, the “Bilateral Labor 
Agreement” signed between France and Turkey in 1965 transformed France into a migration 
destination for Turkish immigrants. Although we live in a world shaped by the nation-state, and 
despite the erosion of nation-state boundaries as a recognized phenomenon, it can be argued that 
food and national identity are closely linked. The association of certain foods with a particular 
nation, wherever we may be, continually makes symbols of the nation visible in our daily lives. 
Through these symbols, the construction of the nation becomes possible both discursively and 
through the ongoing reproduction of the nation. With its importance in transmitting collective 
memory, culinary culture is crucial for Turks in France to hold on to their “authentic identity.” 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

152 153

However, this attachment is not about preserving authenticity in its pure form; rather, it leads 
to the creation of “new” eating and drinking rituals by blending into the dietary regime of new 
generations in the migrated geography. The “Turkish neighborhood” (la petite Turquie) known as 
Strasburg Saint-Denis, where the Turkish population is concentrated in Paris, is a unique place in 
terms of reflecting Turkish culinary culture and eating rituals in space. This neighborhood, which 
Turks became familiar with in the 1970s through their work in garment workshops, has gradually 
transformed into an important gathering place with the closing of workshops and the opening 
of Turkish restaurants, barber shops, grocery stores, tea houses, bookstores, butcher shops, 
associations, and translation centers. This neighborhood, where traditional products related to 
culinary culture are particularly obtained, helps Turks keep the memory of their homeland alive.

In conclusion, this article emphasizes that understanding the identity construction processes 
of “modern diasporas” that emerged with the phenomenon of migration solely with reference 
to the cultures of the countries they came from is difficult. By focusing on the migration 
experiences of Turkish immigrants in France and especially their culinary cultures, the article 
demonstrates the importance of the strong desire to continue culinary traditions, showing that 
food is not just a biological necessity. The remembrance of cultural elements that carry traces 
of the shared memory in the migrated geographies helps immigrants overcome the “fear” 
created by the distance from the root culture, thereby preserving their identity. In this context, 
culinary culture plays a fundamental role in producing answers to the question of who the 
Turkish-origin immigrants living in the diaspora are and in the construction of their identities. 
The crossing of nation-state boundaries due to migration is one of the important outcomes 
of this article, highlighting the need to evaluate the scope of culinary culture, one of the key 
elements of intangible cultural heritage, with a transnational perspective. The phenomenon of 
migration broadens the boundaries of the culinary experience, which is thought to be authentic 
and dependent on the boundaries of the nation-state, enriching its content. While the culinary 
rituals of the host country are preserved in the migration geography, they become reference 
points in stabilizing the identities of migrants through their differentiation.

Giriş
Göç hareketleriyle sınırların “geçirimsizliğinin” aşınması, “kültür” ve “kimlik” olgusu-

nu ulus devlet bağlamının dışına çıkararak ulus aşırı bir boyuta taşınmasına neden olmuştur. 
Küreselleşmenin özellikle Berlin Duvarı’nın yıkılışından sonra siyasal, sosyal ve kültürel 
alanda yarattığı hareketlilik “kültür” bağlamlı tartışmaları daha da artırmıştır. Kültürelci yak-
laşımın İkinci Dünya Savaşı sonrası dünyasını analiz etmedeki gücünün zayıflığına karşın 
1990’lara gelindiğinde reel sosyalizmin çöküşü, yapısal Marksizmin prestij kaybı gibi ne-
denlerin etkisiyle “kültür” kavramı sosyolojik tartışmanın anahtar konusuna dönüşerek “top-
lum” başlığının yerini almıştır (Turner, 2022: 26) ve günümüz dünyasında her türlü olguyu 
açıklamaya muktedir bir pozisyona yükselmiştir. 

Göçmenlerin, geldikleri coğrafyanın kültürüyle ilişkili olarak değerlendirilmeleri “yabancıy-
la” kurulacak ilişkinin muhtevasının kültürel özcü bir anlayışla belirlenmesinin önünü açmıştır. 
Fransa’da yaşayan göçmenlere ilişkin yaklaşımın zamanla “sınıftan kültüre” geçişi, bu durumu iyi 
bir şekilde özetlemektedir. 1960’ların Fransa’sında göçmenler, işçi sınıfının doğal bir üyesi ola-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

152 153

rak kabul edilirken kabaca 1980 sonrasında “kültürel” ötekiler olarak algılanmaya başlamıştır. Bu 
bağlamda diğer göçmen gruplara kıyasla görece daha “sorunsuz” kabul edilen Türkler, Müslüman 
kimlikleri hatırlanarak kültürcü paradigmaya dâhil edilmiştir. Bu kültürel özcü yaklaşımı besleyen 
unsur ise her ülkenin “ötekisiyle” kurduğu tarihsel ilişkilerin taşıdığı yükün yanı sıra küreselleşme-
nin etkisidir. Küresel dünya görüşüne yönelik giderek büyüyen tepkiyi, aşırı sağın ekonomik, kültü-
rel ve ırksal açıdan milliyetçi dalgayı büyütmek için kullanması (Hermanson, 2023: 44) Batı Avrupa 
siyasetinde göçmen karşıtlığını körüklemiştir. Batı evrenselciliğinin hâkim bir söyleme dönüşmesi, 
makbul küresel bir “kimlik ve kültür” anlayışının tek ufkunun Batı olacağı yönündeki tezlerin güç-
lenmesine neden olmuştur. Oysa somut olmayan kültürel miras kapsamında değerlendirilen mutfak 
kültürü (Oğuz, 2013), bir yandan göçmenlerin geçmişleriyle bağ kurmalarını sağlayan bir köprü 
işlevi görürken diğer yandan gidilen coğrafyalardaki kültürlerle kurulan etkileşimler aracılığıyla 
kültürel özcü yaklaşımların sınırlarını ortaya koyması açısından önem taşır. Mutfak kültürü, beslen-
me alışkanlıkları etrafından şekillenen ritüellerden yemek hazırlama sürecinde tercih edilen kap ka-
çak biçimine kadar geniş bir kültürel yapı bütününü kapsamaktadır. Bu yazı bağlamında ise mutfak 
kültürü; toplumsal aidiyetin inşası ve aktarımında önemli bir rol oynayan, aynı zamanda kişiler arası 
ilişkileri düzenleyen ve kültürel hafızayı taşıyan bir olgu olarak değerlendirilmektedir. 

Makalenin sınırları içinde Paris merkezde Türk göçmen nüfus yoğunluğuyla bilinen Strasbo-
urg Saint-Denis Mahallesi’nde, Türk göçmenlerin “mutfak kültürü”ne ve ritüellere odaklanarak 
diasporada şekillenen kimliğin anlaşılmasının çok boyutlu bir okumaya ihtiyacı olduğu gösteril-
meye çalışılacaktır. Mutfak kültürü, toplumsal hafızanın muhafazası ve aktarılmasında dil kadar 
önemli bir olgudur. Diasporada yitirildiği düşünülen kimliğin göç bağlamında yeniden inşasında 
mutfak kültürü ve onun etrafında oluşturulan ritüeller oldukça kıymetlidir. Diasporada şekillenen 
Türk mutfak kültürünün göç sürecinde yeniden bir kimliklenmeye olan etkisi aşikârdır. Bu bağ-
lamda makalenin temel iddiası, somut olmayan kültür mirasın önemli taşıyıcılarından biri olan 
mutfak kültürünün ulusal sınırlar içinde taşıdığı anlam ve önemin göç sürecinde de göçmenle-
rin ulusal kültürlerine tutunmada merkezî bir rol oynadığıdır. Fakat diasporada, otantik kültürün 
olduğu gibi muhafazasından ziyade gidilen kültürlerle kurulan yakın temaslar, ulus devlet bağ-
lamının dışına taşan bir kimlik inşa sürecinin önünü açmaktadır. Bu bağlamda mutfak kültürü-
nün somut olmayan kültürel miras olarak yalnızca ulus devlet sınırları içinde tartışılmasını göçle 
birlikte oluşan modern diasporalar zorlaştırmaktadır. Makalenin temel tezi etrafında yürütülecek 
tartışma etnografik gözlemin yanında ilgili literatürü temel alan teorik bir okumaya yaslanacağı 
gibi bu alanda Fransa’da yapılmış alan araştırmaları da analize dâhil edilecektir. Makalenin ilk 
başlığında, diasporada göçmen kimliğinin oluşumuna değinilecektir. İkinci başlık ve alt başlığın-
da, somut olmayan kültürel miras ve halk mutfağı literatürünü de dâhil ederek mutfak kültürünün 
kimlik oluşuma ilişkin etkisi, Türklerin Paris’teki mutfak kültürlerine odaklanarak açıklanacaktır. 

1. Diaspora’da göçmen olmak
Diaspora, son dönem göç hareketlerinin ulus aşırı boyutunu vurgulamada başvurulan kav-

ramların başında gelmektedir. Tarihsel boyutu hesaba katıldığında belirli bir etnik-dinî kimlikle 
özdeşleştirilen ve literatürde klasik diaspora örneğinin prototipini oluşturan “Yahudi Diaspora-
sı” ile anılan diaspora kavramının kapsadığı toplumsal gruplar 1980 sonrasında genişlemiştir. 
Göç hareketlerinin yoğunlaşması neticesinde ana vatan ile bağın kopmaması, “modern diaspo-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

154 155

raların” oluşmasına yol açmıştır. Modern diasporaları klasik olandan ayıran en temel özellik-
lerinden biri, klasik diasporaların yaşadığı toplumla arasında kültürel ve toplumsal sınırların 
korunması ve sınır aşımının “norm dışı” olarak kabulüdür. Modern diaspora kavramı, göç ol-
gusuyla bağlantılı olarak mülteci, misafir işçi, sığınmacı gibi yaşadıkları topraklardan koparak 
başka ülkelerde yaşamak zorunda kalanları tarif etmek için kullanılmaktadır (Kaya, 2023). 

Diaspora kavramının kapsamının genişlemesi ve “modern” olanı açıklamada bir anlam 
çerçevesi oluşturması, bu kavramın etimolojik kökeniyle yakından ilişkilidir. Klasik diaspora-
ların ilki olarak adlandırılan ve tarihsel olarak İsa’dan önce 11. yüzyılın ortalarında Antik Yu-
nanlıların küçük Asya ve Mısır’ı kapsayan coğrafyaya yayılmasına gönderme yapacak şekilde 
diaspora; Eski Yunancada “yayılma, dağılma” anlamına gelen “speiro” sözcüğüne dayanır. Nü-
fusun bir kısmının “ulusal” sınırların ötesine dağılması olgusunu tanımlayan diaspora kavramı 
günümüzde gittiği coğrafyada menşei olduğu ülkeyle olan bağını, alışkanlıklarını ve kültürel 
aidiyetini sürdürebilme iradesi gösteren toplulukları ifade etmekte kullanılmaktadır. Ana vatan 
ile kurulan “bağlantının” kopmaması, bir grubun diaspora olarak kabul edilmesinin temel koşu-
ludur. Bağlantının kopuşu, diasporanın yokluğuna işaret etmektedir. Uzakta yaşamak zorunda 
kalan topluluklar; ana vatan ile olan bağlantıyı kurumsal yapılar, diasporaya özgü sözcükler ve 
ritüeller oluşturarak kültürel “saflığını” korumaya ve geldiği coğrafyaya ilişkin hafızayı can-
lı tutmaya çalışır. Mutfak kültürü, canlı tutulmaya çalışılan bu hafızanın yeniden inşasındaki 
önemli unsurlardan biridir. Ana vatanın “kokusu” diasporadaki göçmenlerin mutfaklarında pi-
şen yemekler aracılığıyla tazelenerek nereden gelindiğini hafızaya kazımaktadır.

Savaş, soykırım, devrim, baskı ya da göç sonucunda bir nüfus hareket etmişse bu hareketin 
nedenine yapılan atıf, diaspora topluluklarının kimlik inşasının temel bileşenini oluşturmak-
tadır. Bu bağlamda diaspora çalışmalarında temel referans kaynaklarından biri olan William 
Safran’ın (1991) tasnifi öne çıkmaktadır. Safran, Walker Cannor’un “nüfusun bir kısmının ana 
vatanın dışında yaşaması” olarak tanımladığı diaspora kavramının anlamının daha da genişle-
tilmesini önermektedir. Ona göre bir topluluğun diaspora olarak adlandırılması bazı karakteris-
tik özelliklerin varlığına bağlıdır. Bunlar: 1) Ataların iki veya daha fazla bölgeye dağılması; 2) 
Ana vatana ilişkin fiziksel mekânı, tarihi ve başarılarını kapsayan ortak bir ana vatan mitolojisi 
yaratılması; 3) Ev sahibi ülke tarafından tam bir kabullenişin yaşanmadığına dair inanç ve ya-
bancılaşma hissi; 4) Ana vatana dönme isteğinin beslenmesi; 5) Ana vatanın refahı ve zengin-
liğinin artmasına ilişkin faaliyetlerde bulunulması; 6) Etnik-kollektif bilinçlerinin ana vatan ile 
kurulan ilişkiler tarafından tanımlanması” (Safran, 1991: 83-91) dır. 

Geleneksel diasporaların anlaşılmasında Safran’ın kriterleri açıklayıcı olsa da modern 
yaklaşımlar, etnik özcü bir çerçevenin dışına çıkarak küreselleşme ve ulus aşırılaşma süreç-
lerini önceleyen bir bağlamda diaspora toplumlarını anlamaya çalışmaktadır. Bu çerçevede 
günümüzde diaspora kavramı; 

Kan bağlarıyla belirlenen istikrarlı oluşumlar değil, dağınık nüfuslar ve/veya memle-
ketler boyunca gerçek ve hayali bağlantıları devam ettiren merkezi olmayan kültürel 
oluşumlardır. Yeniden kavramsallaştırılmış haliyle diasporalar; … yurdundan uzaklaş-
tırılmış/dağılmış insanların amaç birliğinden ziyade farklı, karma ve heterojen kimlik-
leri barındıran geçirgen ve sürekli dönüşen sosyal ve kültürel oluşumlar olarak anlaşılır. 
(Ersoy, 2015: 213)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

154 155

Aynı zamanda ulaşım ve iletişim imkânlarının gelişmesi, bu modern diasporaların ana 
vatanlarıyla olan bağlantısını eş zamanlı bir çerçevede kurulmasına olanaklar sağlamıştır. 
Bu sayede sürekli ve kesintisiz bu bağlantı ağı sayesinde ana vatan ile olan ilişkiler sürekli 
canlılığını korumaktadır. Yukarıdaki bağlam dikkate alındığında Avrupa’da canlı bir Türk 
diasporasından bahsetmek mümkün hâle gelmektedir. Özellikle 1960 sonrası ikili iş gücü an-
laşmaları sonucunda günümüzde azımsanmayacak bir Türk nüfusu Avrupa’da yerleşik hâle 
gelmiştir. Trajik bir olay örgüsünden uzak genel karakteri olarak ekonomik temelli bir göç 
hareketinin sonucunda Avrupa’da yerleşik hâle gelen Türk kökenli nüfusun ana vatan ile kur-
duğu ilişkinin canlılığı, Avrupa’da Türk diasporasının varlığını olanaklı kılmaktadır.

2. Paris’te Türkler ve mutfak kültürü: “Ne yersen ‘o’sun” 
“Ülkesinden ayrılanlar için, ünlü bir deyişi biraz değiştirerek söylemeye kalkışacak 
olursam, her şey unutulduğunda başlangıçtaki kültürden geriye kalan şey mutfak kül-
türüdür” (Maalouf, 2013). 

Türk kökenli göçmenlerin Avrupa ile kurduğu ilişkinin yoğunlaşması, 1960’lı yıllarda 
imzalanan ikili iş gücü anlaşmaları sonucu gerçekleşmiştir. Avrupa’nın İkinci Dünya Savaşı 
sonrası “yeniden” inşasında göçmen emeğinin rolü yadsınamaz. Türkiye’nin de bu dönemde 
hızlanan iç göçü, kentlerin kısa zamanda iş imkânı çerçevesinde soğuramayacağı bir nü-
fus kitlesinin birikmesine neden olmuştur. İş imkânlarının kısıtlılığı, döviz ihtiyacı, vasıflı 
emeğin azlığı Türkiye’nin dış göçleri desteklemesindeki temel motivasyon kaynaklarıdır. 
Avrupa’nın emeğe duyduğu ihtiyaç ve Türkiye’nin iç göç dinamiğinin örtüşmesi, dışarıya 
göçü tetiklemiştir. Bu bağlamda Fransa ile Türkiye arasında 1965 yılında imzalanan “İkili 
İşgücü Anlaşması” neticesinde Fransa, Türk göçmenleri için bir göç mekânına dönüşmüştür. 
Temelde ekonomik kaynaklı bu göç hareketi, Fransa özelinde görece yeni bir harekettir. 

Fransa’ya göç eden Türklerin genel profili, vasıfsız emek kategorisinde değerlendirilebi-
lir. İnşaat, otomotiv, maden, ormancılık ve yol-bakım işleri gibi yüksek vasıf gerektirmeyen 
sektörler Türklerin en çok istihdam olduğu alanlardır. Fransa’ya gidenlerin çoğunluğu Kara-
deniz, Doğu, Güneydoğu Anadolu ve İç Ege olmak üzere heterojen bir karakter taşımaktadır. 
Fransa’ya göç eden Türk göçmenlerin dağıldığı bölgeler istihdam olanaklarının fazla olduğu 
Île-de-France (Paris), Rhone-Alpes ve Alsace’dır. 2021 yılı Fransa ulusal istatistik kaynak-
larına göre Türklerin nüfusu 251 bindir. Annesi veya babasından en az biri Türk olan nüfus 
sayısı dikkate alındığında bu sayı 320 bine çıkmaktadır. Türk yetkilileri Fransa’da yaşayan 
Türk kökenli göçmen sayısının yaklaşık 718 bin olduğunu öne sürmektedir. Fransa veri-
lerinin üçüncü kuşağı kapsamaması düşünüldüğünde Fransa’da yaşayan Türk kökenli göç-
menlerin sayısının yaklaşık 700 bin olduğu söylenebilir (Çelik-Aktaş, 2023: 444). Fransız 
kamusuyla aktif ilişkiler geliştiren Türk kökenli göçmenlerin kültürel alanda “kötü öğrenci” 
(mauvaise élève) olduklarına ilişkin literatürde yaygın bir kanı ve bu kanının eleştirisi vardır 
(Ayrıntılı bilgi için bk. Tribalat, 1995, 1996; Fırat, 2003; Sercen, 2015). 

Ulus devlete dayalı politik bir dünyada yaşıyor olmamız her ne kadar ulus devletin sınırla-
rının aşındığı bir olgu olarak karşımıza çıksa da yemek ve ulusal kimliğin çok yakından ilintili 
olduğu söylenebilir. Norbert Elias’ın Uygarlık Süreci adlı kitabında belirtiği gibi 18. yüzyı-
lın sonuna doğru yemek geleneklerinde bütün “uygar” toplum için doğal görünen standartlara 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

156 157

ulaşılmıştır. Geçmişten günümüze sofra adabı konusunda eski kuralların gevşediği ve bir dizi 
ulusal ya da toplumsal farkların oluştuğu gözlenebilir. Ancak uygar toplumlarda insanlar arası 
ilişkilerin gerektirdiği ve yasak olan şeyler, yemek tekniğindeki standart, bıçağın, çatalın, kaşı-
ğın, tabağın, peçetenin ve diğer yemek gereçlerinin kullanım biçimleri, bütün bunlar ana çizgi-
leriyle aynı kalmıştır (Elias, 2004: 199). Elias’ın işaret ettiği bu süreçle birlikte yemek etrafında 
şekillenen ritüeller, bireyin ulusa bağlanmasında önemli bir rol oynar. Yemek kültürü özellikle 
birey ve ulus arasında özel bir ilişki kurup onu sürdürür (Ichijo ve Ranta, 2018: 11). Yemek kül-
türü, kişinin kararlı ve sürekli bir kimlik oluşturma ve bir ulusa bağlanma sürecinde önemli bir 
işlevi yerine getirmektedir. Başka ülkede yaşamak zorunda kalan göçmenleri de hesaba katarak 
şu sorunun cevabı anlamlı görünmektedir: “İnsanlar nasıl olur da ulusal kimliğini unutmazlar?” 
Ichijo ve Ranta, bu soruya kısaca “ulusların bunu bize hatırlatması” olarak cevap vermiştir. 
Uluslar, hayatın mikro alanlarına kadar sızarak kendini anımsatır. Özellikle bazı yemeklerin 
bir ulusla anılması, her nerede olursak olalım karşımıza çıkarak gündelik hayatımızda sürekli 
görünür kılınması ulusun muhtevasına ilişkin sembolleri bize aktarır. Bu semboller aracılığıyla 
ulusun inşası hem söylemsel olarak olanaklı hâle gelir hem de ulusun yeniden üretimine yar-
dımcı olur. Yemek kültürü; bir yandan kendine has yemekle ilgili sınırlar, modeller ve karakte-
ristik sunarak ulusu tahayyül etmemizi olanaklı kılar, öte yandan ise gündelik ve rutin imge ve 
pratikler aracılığıyla ulusun yeniden üretilip devam ettirilmesine yardımcı olur. Kısacası yemek 
kültürü, tanıdık ve bizden olanı bizden olmayandan ayırt eder (Ichijo ve Ranta, 2018). Böylece 
yemek, ulusun tahayyül edilmesinde ve yeniden üretiminde gerekli olan imgeler alanının olu-
şumuna katkı sunar. Günümüzde yemek, artan bir şekilde sosyal ve milli benliğimizin ayrılmaz 
bir parçası haline gelmiştir ve bundan dolayı gittikçe hem ulus-devlet sınırları içinde hem de 
dışında yemeğin siyasetin merkezinde olmaya başladığı söylenebilir (Beylunioğlu, 2021). 

Mutfak kültürü, ulusun tahayyül edilmesi bağlamında UNESCO’nun 2003 tarihli “Somut 
Olmayan Kültürel Mirasın Korunması” sözleşmesindeki tanıma uygundur. Bu tanıma göre: 

“Somut olmayan kültürel miras” toplulukların, grupların ve kimi durumlarda bireyle-
rin, kültürel miraslarının bir parçası olarak tanımladıkları uygulamalar, temsiller, anla-
tımlar, bilgiler, beceriler ve bunlara ilişkin araçlar, gereçler ve kültürel mekanlar- anla-
mına gelir. Kuşaktan kuşağa aktarılan bu somut olmayan kültürel miras, toplulukların 
ve grupların çevreleriyle, doğayla ve tarihleriyle etkileşimlerine bağlı olarak, sürekli 
biçimde yeniden yaratılır ve bu onlara kimlik ve devamlılık duygusu verir; böylece 
kültürel çeşitliliğe ve insan yaratıcılığına duyulan saygıya katkıda bulunur. (UNESCO, 
2. maddenin 1. fıkrası)

UNESCO tarafından ulusal mutfakların somut olmayan kültürel miras olarak kabul edil-
mesi ve korunması noktasında kültürler arası etkileşimin gözlemlenmesi bakımından farklı 
mutfakların aralarındaki ilişkilerin belirlenmesi önemli bir olgu olarak değerlendirilmektedir 
(Oğuz, 2013: 14). Bunun yanında göç sürecinde mutfak kültürünü sınırların dışına çıkararak 
diasporada yaşamak zorunda kalan toplulukların kim olduğu sorusunun cevaplanmasında 
hayati önem kazanmaktadır. Kolektifin belleğin aktarılmasındaki önemiyle mutfak kültürü 
Türkler için Fransa’da “otantik kimliğe” tutunmada oldukça önemlidir. Fakat bu tutunma, 
otantik olanın saf hâliyle alınmasından ziyade göç edilen coğrafyada yeni kuşakların bes-
lenme rejiminin içine sızarak “yeni” yeme içme ritüellerinin oluşmasına neden olmaktadır. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

156 157

Yemek en temel insani ihtiyaçlardan biri değil aynı zamanda ve her şeyden önce sosyo-
kültürel bir kimliğin kodlarını temsil etmektedir. Esasen yemek, insan varoluşunun önemli bir 
fonksiyonu olmasının yanında kültürel alanda anlam kazanır. Claude Levi Strauss’un ifade 
ettiği gibi yemek, “Sadece karın doyurmayla ilgili değil aynı zamanda düşünmeye de iyi ge-
lir” (Goode, 2005: 172). Yemek, kolektif kültür alanında bir enstrüman olarak çıkan ve ilişki 
hâlindeki gruplar arasında dikkate alınması gereken sembolik sınırlardan biri hâline gelerek 
bireylerin sosyokültürel çerçevede farklı katılımını vurgulamaktadır. Göç olgusu sonucunda 
bozulan mekânsal bütünlük, yeni ihtiyaçlar yaratmakta ve kolektif kimliğin yeniden inşası, 
göç edilen topraklardaki önemli uğraşlardan biri hâline gelmektedir. Yemek tarzı, göç sürecin-
den her düzeyde bir yeniden örgütlenme sürecinden geçmektedir. Bu yeniden organizasyon, 
ev sahibi toplumun kültürel atmosferini dışlamayan bir bağlamda gerçekleşmesine rağmen di-
namikleri açısından kökensel aidiyetlere tabidir (Medina, 2001). Mutfak, rastgele ögelerin bir 
araya gelmesinden ziyade birleşik ve tutarlı bir sistemdir. Genellikle bireyler, kendi kriterleri-
ne göre, malzemeleri, yemekleri ve yemek uygulamalarını kendi değer sistemleri aracılığıyla 
“filtreler”, üst üste koyar ve hatta azaltırlar (Stano ve Boutaud, 2015: 105). 

Mutfak kültürü; kişinin hayalî, gerçek ya da mitik olarak kökenleriyle bağlantı kurma nok-
tasında merkezî bir rol oynar. Belirli bir besin rejiminin takibinin sonucunda ortaya çıkan bazı 
yemeklerin yenmesi ya da bazı gıdaların yasaklı olarak dışlanması kim olduğumuzu, olmadığı-
mızı ya da olmak istediğimizi az çok bilinçli olarak ifade eder. Bu bakımdan gıda, yalnızca in-
sanın biyolojik gereksinimlerini gideren bir şey değil, her şeyden önce kişinin kimliğini ortaya 
koymanın ve aynı zamanda yaşayan ve ölü kuşaklarla olan bağın önemli bir aracıdır (Munzele, 
2013). Yemek masası etrafında aile fertlerinin bir araya gelmesi toplumsal ilişkiler bağlamın-
da sosyalizasyonun sağlamasında ve topluluğun değerlerinin aktarılmasında önemli bir işlevi 
yerine getirmektedir. İftar masası etrafında toplanma ritüeli bu bağlamda değerlendirilebilir 
(Beşirli, 2010: 167). Bundan dolayı göç olgusu bağlamında yeme alışkanlıkları, kültürel ve 
biyolojik olarak ev sahibi toplumun kültürel kodlarının içselleştirilmesi bakımından en dirençli 
yapıyı oluşturur (Lesdain, 2002). İnancın gereği olarak bazı besin maddelerinin yenmesinin çok 
sıkı kurallara bağlı olması, göçmen nüfuslarının gittiği yerlerde neden çok sıkı bir şekilde bu 
kurallara uygun bir yeme içme pratiğini sürdürdüğünü açıklamaktadır. Türk göçmenleri düşün-
düğümüzde İslami usullere göre kesilmiş bir hayvanın etinin yenmesi, besin rejiminin en vaz-
geçilmez unsuru olarak kabul edilebilecek bir kural niteliğindedir. Bazı zaruri hallerin dışında 
bu kuralın ihlali çok da hoş karşılanmamaktadır. Bu kural üzerinden şekillenen yemek pratiği 
topluluk üyeliğine vurgusunun yanında topluluklar arası farklılaşmaya da işaret eder (Örnek, 
2023: 157). Aynı zamanda bu kural, topluluk üyelerinin ortak bir normu paylaşma noktasında 
grup içi aidiyeti pekiştirerek “Folklorun aynı toplumun üyesi olma hazzına ulaşır” (Eker, 2018: 
172). Özellikle kökensel aidiyetin göstergesine dönüşen yeme alışkanlıkları, ev sahibi toplumla 
bütünleşme noktasında önemli bir “kusur” olarak görünmektedir: 

Biz oğlanlar McDonald’sta yemek yemeyi severiz. Nedenini bilmiyorum ama biz 
hamburger yemeyi tercih ediyoruz. Dönerden daha iyi olmadığı kesin… Döner yediği-
mizi söylediğimizde insanlar bize yadırgayıcı gözlerle bakıyorlar. Sanki bütünleşmedi-
ğimizi gösteren bir işaretmiş gibi. Ben kökenimle gurur duyuyorum ama aynı zamanda 
yediklerimi de çeşitlendirmeyi seviyorum. (Soyturk, 2010) 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

158 159

Fransa’da yaşayan bir Türk gencin yemek tercihinin nasıl şekillendiğini anlatan bu alın-
tıya göre tüketilen gıda sizin kim olduğunuza ya da kim kalmak istediğinize dair güçlü bir 
kanıta dönüşmektedir. Özellikle Fransa gibi ulus devlet geleneğinin güçlü olduğu bir coğ-
rafyada göçmenlerin kendi kültürlerine ilişkin aidiyetlerinin devam ediyor olması, sonradan 
gelenlerin “bütünleşmesindeki” en büyük “günah” olarak görülmektedir. Türk gencin son 
cümlesi, yemek üzerinden köken kültüre olan bağlılığını ifade ederken aynı zamanda göç 
sürecinde yaşanan melezlenmeyi de sahiplenilen bir durum olarak tarif etmektedir. Fransa’da 
köfte, dolma, karnıyarık vb. Türk mutfağını karakterize eden yemeklerin gittikçe kızarmış 
tavuk, patates kızartması, pizza, hamburger, makarna gibi yemeklere tercih edilmeye baş-
lanması, ev sahibi ülke mutfağını da çeşitlendiren bir etkidir. Bunun yanında Türk kökenli 
gençler, eski kuşakların yeme alışkanlıklarını takip ederken aynı zamanda Türk mutfağını ev 
sabini mutfağın kültürüyle karıştırarak kendi “Türk tabaklarını” oluşturmaktadırlar:

Annem köfte çorbası yapar. Çoban salatası da yapar. Aynı zamanda geleneksel tarifin 
dışına çıkarak mayonezli patates salatası yapar. Köyde mayonez bilmiyorlar. Bunu ek-
leyen annem. Bazen annem modern olduğunu göstermek istiyor (Tayfun)”… “Yiye-
ceklerle oynamıyorum ama onları değiştiriyorum. Annem bana “yemekle oynama” di-
yor. Patates kızartmasına harisa ve mayonez sosu koymam ona göre yemekle oynamak 
(Tayfun)”... “Büyükannem yıllardır gördüğü şekilde yemekleri pişiriyor. Geleneksel 
yemeklere sadık kalarak hem mirası koruyor hem de bizlere aktarıyor. Örneğin ketçap 
veya mayonez kullanmıyor… Ne hamburger ne de pizza Avrupa yemeği yemiyor. Türk 
pizzası ya da lahmacun yapıyor… Fakat ben sadece Türk yemekleri yemiyorum (Ke-
vin). (Soyturk, 2010: 55, 59, 60)  

Yemek alışkanlıklarının şekillendiği yaşlarda okul ve ailenin önemli bir rolü olduğu söy-
lenebilir. Fransa’da “okul”, cumhuriyet değerlerinin aktarılmasında ve genç kuşakların bu 
söylem etrafında forme edilmesindeki en etkili kurumsallaşmış sistemi oluşturmaktadır. Emile 
Durkheim, okulu herkese toplumun temelini oluşturan ahlaki değerleri aşılayarak toplumsal 
bütünleşmeyi sağlamayı amaçlayan bir sosyalleşme merci olarak kabul eder. Böylece toplum-
sal düzenin muhafazasını da garantiye alarak, bireyleri ailevi tikelciliklerden azat eder (Nau-
lin ve Jourdain, 2020: 49). Okul sistemii göçmen çocukların da sosyalizasyonunda ve Fransız 
yaşam tarzının kodlarının öğrenilmesinde önemli bir yapıdır. 2010-2011 yıllarında yürütülen 
10-12 yaş grubu öğrencilerle yapılan bir alan araştırmasının bulguları, hangi mutfak kültü-
rünün gençlerde hegemonik bir örüntü oluşturduğu noktasında önemli ipuçları vermektedir. 
Paris’in kuzeydoğusunda yer alan özellikle Çinli ve Afrikalı göçmenlerin çoğunlukta olduğu 
bir mekânda gerçekleştirilen bu saha araştırmasına göre aile ve okul, gençlerin yemek mirasının 
inşasında belirleyici rol oynayan iki temel sosyalleşme alanıdır. Okul aynı zamanda Fransız 
yemek modelinin aktarımında özellikle gençlerin yemek yedikleri kantinin ritmi, programları 
ve standartlaşmış yöntemleri açısından göreceli olarak tarihsel değişmezlikle karakterize edilir. 
Yemeğin süresi, boyutu, sıralanması ve düzenin (başlangıç, ana yemek, peynir ve tatlı) yanı sıra 
2-3 yaş arasındaki kreşe devam eden çocukların çatal-bıçak kullanılmasını da içeren “iyi kural-
ların” içselleştirilmesi hususunda okul müdahale eder. Okulun bu gücüne rağmen araştırmanın 
sonuçları, çocukların yemek tercihlerinde ve yemekle ilgili tartışmalarında bile yetişkinlerin 
dünyasını ve onun sosyal yapısını ne kadar benimsediklerini göstermiştir. Saha çalışması bir 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

158 159

yandan günlük yiyeceklerin ve daha geniş anlamda aile yemeklerinin çocukların zevklerine, 
ayrım biçimlerine ve yemeğe ilişkin normatif şemalarına nasıl nüfuz ettiğini ortaya koymakta-
dır (Tichit, 2015). Bu alan araştırmasının işaret ettiği gibi aile içinde kuşaklar arasında aktarılan 
mutfak kültürünün mirası göç coğrafyasında bile kökensel aidiyetlere tutunma noktasında al-
ternatif yeme pratikleri karşısında gücünü korumaktadır. Gençler kendinden önceki kuşaklara 
kıyasla sosyalizasyon süreçleri içerisinde her ne kadar farklı beslenme rejimlerini deneyimlese-
ler de aile mirasının mutfak üzerindeki hegemonyasının kırılması zor görünmektedir. 

2.1. Strasbourg Saint-Denis Mahallesi ve Türklerin mutfak kültürünün mekâna 
yansıması

Paris’te Türk nüfusunun yoğun bir şekilde bulunduğu “Türk Mahallesi” (la petite Tur-
quie) olarak bilinen Strasburg Saint-Denis, Türk yemek kültürünün ve yeme içme ritüelle-
rinin mekâna yansıması bakımında özgün bir yerdir. Özellikle Batılı ülkelerdeki göçmen 
mahalleleri, egzotik yiyeceklerin keşfi ve ötekini tanıma noktasında yerel nüfusların uğrak 
yerlerine dönüşmüştür. Bu mahallelerde hizmet veren “etnik” lokantalar, yerel nüfusların 
“egzotiklik” ihtiyaçlarına cevap vermeye çalışırken bir yandan küresel beklentileri karşılar-
ken diğer yandan ulusal kimliklerin diasporadaki inşasına hizmet etmektedir. Bu da ulusal 
mutfaklar ve yaratıldıkları bölgelerin biçimlenmesine yol açan bir kaynak olarak kendini 
göstermektedir (Zubaida, 2003: 44-45). Bu bağlamda Saint-Denis Mahallesi’nin Paris’teki 
Türk mutfağının keşfedilmesi açısında özgün bir yeri vardır.  Türklerin 1970’li yıllardan 
itibaren burada kurulan konfeksiyon atölyelerinde çalışmalarıyla tanıştıkları bu mahalle 
zamanla atölyelerin kapanması ve yerine açılan Türk lokantaları, berber dükkânları, bak-
kalları, çay ocakları, kitapçıları, kasapları, dernekleri, tercüme merkezleriyle önemli bir 
uğrak yeridir. Özellikle mutfağa ilişkin geleneksel ürünlerin temin edildiği bu mahalle, 
Türkler açısından ana vatana ilişkin hafızanın canlı tutulmasını sağlamaktadır. Mahallenin 
dokusuna hâkim olan Türk lokantaları ve diğer mekânlar sayesinde inşa edilen kültürel 
örüntü, birinci kuşak Türk göçmenler için kendilerini evinde hissettikleri bir ortam oluşur-
ken Fransa’da doğan kuşaklar için diasporada “otantik” kimliğe tutunmada önemli referans 
kaynağına dönüşmektedir. 

Mahallede çoğunlukla kebab satan dükkânların olması, Türk mutfak kültürüne ilişkin 
belirli bir bakış açısı oluştursa da kebabın yanında menüsünde; İzmir köfte, karnı yarık, bul-
gur pilavı, sarma, et sote, türlü, haşlama, nohut, kuru fasulye, şekerpare, sütlaç gibi gelenek-
sel Türk yemeklerini barındıran esnaf lokantaları da mevcuttur (Fransa Postası, 2021). Bunun 
yanından çorbacılar, pideciler, meze satan dükkânlar da bu mahalledeki Türk yemek kültürü-
nün çeşitliliği sergilemesi bakımdan önemlidir. Mahallenin Paris’in on bölgesi gibi merkezî 
bir yerde olması sadece Türklerin değil Parislilerin de sıklıkça geldikleri ve Türk yemeklerini  
deneyimledikleri Türk gastronomisinin Paris’teki en önemli adresi olmasını sağlamıştır. 

Bu bölge, 1980’lerde Türklerin işlettiği konfeksiyon dükkânlarının varlığıyla bilinirken 
şimdilerde hem Türk ve diğer göçmen grupların hem de Fransız gastronomisine ait ürünlerin 
satıldığı Paris’in popüler bir noktasına dönüşmüştür (Güler, 2021).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

160 161

Strasbourg Saint Denis Mahallesinde Türk Lokantaları, Fotoğraflar: Hasan Güler (2016, 2020)   

Strasbourg Saint Denis Mahallesinde Türk Lokantaları, Fotoğraflar: Hasan Güler (2016, 2020)

Strabourg Saint-Denis Mahallesi’nin Paris’in merkezinde olması, Türklerin görünürlüğü-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

160 161

nün artması noktasında oldukça etkili olmuştur. Zamanla bu mahalle etrafında oluşan kültürel 
örüntünün bir benzeri Türklerin Paris dışında yaşadıkları mahallelerde nüfus yoğunluklarının 
artmasıyla bir nevi merkezden çevreye taşınmıştır. Çevredeki mahalleler, diğer göçmen grup-
larla birlikte Türklerin mekâna müdahaleleri yeme içme mekânları üzerinden olmuştur. Türk-
lerin sıklıkla gittikleri kahveler, pastaneler, kuruyemiş satan mekânlar, büyük marketler, ma-
navlar, kasaplar vb. Türk kültürünün izlerinin banliyölerde de etkin bir şekilde varlığına işaret 
etmektedir. Türklerin yaşadığı Paris’in güney banliyölerden birinde yapılan gözlemler, bu du-
rumu açıklar nitelikte verilerle doludur. Bir taraftan mahallede yaşayan Türklerin oluşturduğu 
kebab dükkânları, pastaneler, camiler, kültür merkezleri, marketler, kahveler ve oyun mekânları 
diasporada aşındığı düşünülen “kökensel kimliğe” tutunmanın mekânları olmaktadır. Diğer ta-
raftan bu mekânlar ve komşuluk ilişkileri, diğer kültürlerle bir karşılaşma alanına dönüşerek 
kimliğin yeniden “inşasına” katkıda bulunmaktadır. Bu bağlamda bu güney banliyösünde Türk 
göçmenlerin girişimleriyle kurulan caminin organize ettiği “Ramazan Festivali”, bir taraftan 
topluluk üyelerine kutsal olanın hatırlatılmasında önemli bir işlevi yerine getirirken diğer taraf-
tan “festival” gibi daha modern bir formda topluluk dışına da seslenmektedir (Paris’te Ramazan 
Ayı Şenliği Festivali, 2022). Bu tarz festivaller hem grup kimliğini pekiştirirken hem de grubu 
dışarıya açarak kültürel etkileşimin imkânlarını çeşitlendirir. Aynı zamanda cami kompleksi 
içinde yer alan çoğunlukla Türkiye’den gelen gıdaları satan market ve gençlerin Türk kültürü, 
tarihi ve diline ilişkin yetkinliklerini geliştirmeye yönelik açılan kurslar, camiyi bir ibadet yeri 
olmaktan çıkartarak kökensel aidiyetin yeniden inşasında etkili olan bir mekâna dönüştürmüş-
tür. Fakat kökene tutunma, mahallenin komşuluk dinamikleriyle farklı bir kimlik oluşumunun 
da deneyimlenmesine olanak sağlamaktadır. Çorumlu bir ailenin akşam yemeğinde karşılaşılan 
klasik Cezayir yemeklerinden biri olan “Tajin” ya da kısır benzeri “Tabule”nin keyifle tüke-
tilen bir yemeğe dönüşmesi, kültürlerin mutfak üzerinden girdikleri etkileşimi gözler önüne 
sermektedir. Diğer taraftan bu ailenin alışverişini Türk bakkal ve kasaplardan yapması, akşam 
sofralarında klasikleşmiş Türk yemeklerinden olan kuru fasulye, pilav, sarma, börek, mantı, 
lahmacun gibi ya da sabah kahvaltısında bir Fransız’ın alışık olmadığı şekilde peynir, zeytin 
gibi yiyecek maddelerini tüketmesi, diasporada yaşayan Türklerin geleneksel yemek kültürüne 
olan bağlılığını koruduğunu göstermektedir (Güler, 2013; Güler, 2018).

  

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

162

Paris ve Banliyölerde Türk dükkânları, Fotoğraflar: Hasan Güler (2016, 2020)

Türkiye’den gelen gıda maddelerine ve “helal” ete ulaşımı kolaylaştıran Türk marketleri, 
yukarıda ifade edilen bu bağlılığı güçlendirmektedir. Helal gıda temini, Türkler için göçün 
ilk zamanlarında sorunlu bir alan olmuştur. Paris’te ilk Türk bakkalı girişiminin öncüsünün 
tanıklığı, bu zorluğu ve girişim sürecini şöyle ifade etmiştir: 

O tarihte (1980’lerin başı) yabancıların iş yeri açması yasaktı Fransa’da. Bizim aramızda 
da hepimiz Türk vatandaşıydık. Bunun için iki tane Fransız vatandaşı bulduk ve onların 
adına açtık şirketi. Bu kişileri idareci olarak gösterdik (saman adamlar). Mitterand döne-
minde yabancılara yöneticilik hakkı verildi ve idareciliğini ben üstlendim. Yerel yönetim-
den herhangi bir olumsuz tepki almadık… O dönemde Türk gıda maddelerine ve helal ete 
ulaş-makta zorluk yaşıyorduk… Bu tarihlerde, Paris’te sadece Ermenilerin bakkalları var-
dı, Türkler peynir, sucuk vb. ihtiyaçlarını Ermenilerden alırdı. İlk de-fa helal et satan hem 
kasap hem de market şeklinde bir yer açtık. Çalışanlar da demiryollarında çalışan işçilerdi, 
bir de Türk kasap bulduk. Dükkân açılınca Paris’teki Türkler bunu duydu ve ciddi kuyruk-
lar oluşmaya başladı. Bizden sonra birçok bakkal/kasap açılmaya başladı (Bilgen, 2024).  

Türk göçmenlerin “helal” gıdaya ulaşma ihtiyaçlarını temel alarak açılan market, kasap ve 
“kebab”1 dükkânları zamanla önemli bir ticari faaliyet alanına dönüşmüştür. Rakamlar çok net 
olmasa da Fransa genelinde 11 binin üzerinde “kebab” dükkânı bulunmaktadır. 2022 yılı verile-
rine göre Fransa’da yılda yaklaşık 360 milyon “kebab” satıldığı ve yılın sonunda 1.2 milyar euro-
luk bir ciroya ulaşması beklenmektedir (Paganelli, 2022). Özellikle “kebab” dükkânları, “sosyal 
sermayenin en tipik örneklerinden biri ve Türk göçmen ailelerin önemli ekonomik faaliyet alanı-
dır. Fransa’nın küçük bir kasabasında ya da herhangi bir yerde çok rahatlıkla bir “kebab” dükkânı 
bulunabilir (Ertul ve Şenkon, 2009: 138). Bundan dolayı Türk kökenli göçmenlerin aile bağları 
üzerinden köken kültürlerine bağlılığı, Fransa’nın kamusal alanıyla ilişkiler geliştirmediği anla-
mına gelmez. Yemek kültürü sayesinde diasporada yaşayan bireyler, farklı toplumsal gruplarla 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

163

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler

kalıcı ilişkiler geliştirerek “yakın” temaslar kurar. Bu sayede kültürel ve mutfağa dayalı davranış 
örüntülerini zenginleştirirler. Diasporada şekillenen bu kültürel sermaye, onların toplumsal kabu-
lü açısından “makbul” figürlere dönüşmelerini sağlar. (Çopuroğlu, 2022: 429). Bu veriler dikkate 
alındığında “kebab”ın Türk yemeği denilince ilk akla gelen ürün olması şaşırtıcı değildir. 

Aynı şekilde Türk marketlerinin sayısı, şehir merkezlerinin yanı sıra Türklerin yoğun yaşa-
dığı banliyölerde de artmıştır. Bu marketlerde satılan gıda maddeleri, yemeğe ilişkin toplumsal 
hafızayı canlı tutmayı başarmaktadır. Bu işletmeler, bir taraftan “helal” dairesi içinde kalmaya 
imkân vererek diğer taraftan Türk diasporası için önemli bir ekonomik alternatif oluşturmakta-
dır. Fransa’da 1970’lerin ortasında birçok Asyalı öğrenci, ülkelerinde yaşanan politik çalkantı-
lar sonucu maddi kaynaklardan yoksun kalmaları sonucunda aşçılık alanında hiçbir eğitim ve 
yetenekleri olmadığı halde restoranlar açmaya başlamışlardır (Barou, 2010:14). Bu da “helal” 
yaşam tarzının sadece kültürel bir olgu olmadığı aynı zamanda iktisadi rasyonaliteyi de içerdiği 
ve Türklerin diasporada “kültürlerini” yaşatma noktasında güçlü bir alternatif oluşturmaktadır.   

Sonuç
Makalenin genelinde göç olgusuyla birlikte oluşan “modern diasporaların” kimliklenme 

süreçlerini sadece geldiği ülkenin kültürüne referansla anlamanın çok zor olduğu Türk göçmen-
lerin Fransa’daki göç deneyimlerine ve özellikle mutfak kültürlerine odaklanarak açıklanmaya 
çalışılmıştır. Mutfak kültürünün devamına ilişkin güçlü istek, yemeğin sadece biyolojik boyu-
tuyla kavranmayacak bir olgu olduğunu göstermesi bakımından önemlidir. Özellikle köken 
kültürden uzaklaşmanın yarattığı “korkunun” aşılmasında göç edilen coğrafyalarda ortak ha-
fızanın izlerini taşıyan kültürel unsurların hatırlanması göçmenlere kimliklerinin korunmasını 
sağlamaktadır. Kültürel kimliğin devamlılığı özellikle göç mekânında dünyaya gelen ya da çok 
küçük yaşlarda Paris’e gelmiş kuşakları yakından ilgilendirdiği tespit edilmiştir. Türkiye’den 
gelen ailelerin önemli kaygılarından biri, çocuklarının “yabancıya” dönüşmesi gerçeğidir. Bunu 
aileler nezdinde engellemenin yolu, bazı stratejileri devreye sokmaktan geçmektedir. Etnogra-
fik gözlemlere dayanan bu stratejileri; Türkiye’den gelen göçmenlerin yoğunlaştığı mahallerde 
yaşamak, çocuklara eş seçiminde bağlı bulunduğu kültürel grubu öncelemek ve bu bağlamda 
Türkiye’den damat ya da gelin “almak”, kültürel mekânlar inşa ederek kültürel sürekliliğin 
devamını sağlayacak toplumsal hafızanın aktarımının imkânlarını geliştirmek ve tatillerde Tür-
kiye dışındaki seçenekleri göz art etmek olarak özetlenebilir. Bu bağlamda öne çıkan olgularda 
biri olan mutfak kültürü, kültürel yatkınlıkların inşasında küçük yaşlarda edinilen bilgilerin 
önemi düşünüldüğünde yeme içme pratikleri, göç sürecindeki aidiyet olgusunun vazgeçilmez 
bir unsuruna dönüşmüştür. Bu bağlamda mutfak kültürü, diasporada yaşayan Türk kökenli göç-
menlerin kim olduğu sorusuna yanıtlar üretme ve kimliklerini inşa etme noktasında temel teşkil 
etmektedir. Kimlik inşa etme sürecinde göç nedeniyle ulus devlet sınırlarının aşılması, somut 
olmayan kültürel mirasın önemli unsurlarından biri olan mutfak kültürünün kapsamının ulus 
aşırı alanı dikkate alan bir yaklaşımla değerlendirilmesini bu makalenin önemli sonuçlarından 
biridir. Göç olgusu, otantik olduğu düşünülen ve ulus devletin sınırlarına bağımlı mutfağa iliş-
kin deneyimin sınırlarını genişleterek içeriğini zenginleştirmektedir. Gelinen ülkenin mutfağa 
ilişkin ritüelleri, göç coğrafyasında korunsa da farklılaşarak göçmenlerin kimliğini sabitlemede 
referans noktasına dönüşmektedir.  



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

164 165

Yöresel yemeklerin evlerde yapılması, bir nevi kuşaklar arasında “Biz kimiz?” sorusu-
nun cevabını kolaylaştırmaktadır. Diasporada düzenlenen bayramlar, Ramazan ayında orga-
nize edilen iftar yemekleri veya mahallede karşılaşılan Türkçe isimli dükkânlar, “sıla”nın 
yarattığı yabancılık hissini azaltmak ve “kim” olduğunuzu hatırlatmak açısından önemli bir 
rol oynamaktadır. Diasporada teşekkül eden kültürel kimliğin tek bileşenini köken kültür ola-
rak tarif etmek olası değildir. Türk kökenli göçmenlerin özellikle Fransa’da doğan ve küçük 
yaşlarda gelen üyelerinin yaşam deneyimlerinin çeşitliliği kimlik konusunu çetrefilli hâle ge-
tirmektedir. Tikelliklerin aşınmasına neden olan kamusal ilişkilerin varlığı, Fransa özelinde 
“FrancoTürk” olarak tarif edilebilecek bir diaspora kimliğini de oluşturmaktadır. Bu kimlik 
kolayca tek bir unsura indirgenemeyecek kadar karmaşıktır.

Notlar
1.	 Fransa’da özelikle bir mekâna gönderme yapılarak kullanılan “kebab” terimi; yazım kuralları dışında, 

Fransa’da kullanıldığı şekliyle metin içinde korunmuştur. “Kebab”, Fransa’da döner dükkânlarını ve Türk 
yemek kültürüne ilişkin genel bir ifadenin adı olarak kullanılmaktadır. Sadece Türklerin işlettiği değil diğer 

göçmen grupların da bu tarz işlettiği mekânlar, “kebab” ismiyle anılmaktadır. 

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale tamamıyla özgün bir araştırma olarak planlanmış, yü-
rütülmüş ve sonuçları ile raporlaştırıldıktan sonra ilgili dergiye gönderilmiştir. Araştırma herhangi bir 
sempozyum, kongre vb. sunulmamış ya da başka bir dergiye değerlendirilmek üzere gönderilmemiştir. 
Yazarların makaleye katkı oranları: bu makaledeki birinci yazar %100 düzeyinde çalışmanın hazır-
lanması, veri toplanması, sonuçların yorumlanması ve makalenin yazılması aşamalarına katkı sağlamıştır. 
Etik komite onayı: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur. Çalışmada kullanılan etnografik gözlem-
ler; “Tübitak-2219 Yurt Dışı Doktora Sonrası Araştırma Burs Programı” bağlamında 1059B191300920 
başvuru numaralı “Türkiyeli Göçmenlerin Fransa’ya Tutunma Stratejileri: Evry Banliyösü Örneği” 
başlıklı 2013/ 2. Dönem ve 1059B192000554 başvuru numaralı “Göç, Entegrasyon ve İslam: Paris’te 
Yaşayan Türkler” 2020/1. Dönem olmak üzere Fransa’nın Paris kentinde gerçekleştirilen  araştırma 
projelerine dayanmaktadır.  
Finansal destek: Çalışma TÜBİTAK tarafından desteklenmiştir.
Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır.
Research and publication ethics statement: This is a research article, containing original data, and it 
has not been previously published or submitted to any other outlet for publication. The author followed 
ethical principles and rules during the research process. In the study, informed consent was obtained 
from the volunteer participants and the privacy of the participants was protected.
Contribution rates of authors to the article: The first author in this article contributed to the 100% le-
vel of preparation of the study, data collection, and interpretation of the results and writing of the article.
Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study. The ethnographic 
observations employed in this study are based on two research projects conducted in Paris, France, 
within the framework of the TÜBİTAK-2219 International Postdoctoral Research Fellowship Program. 
These include the 2013/2 term project titled “Adaptation Strategies of Turkish Migrants in France: The 
Case of the Évry Suburb” (application no. 1059B191300920) and the 2020/1 term project titled “Migra-
tion, Integration, and Islam: Turks Living in Paris” (application no. 1059B192000554).
Financial support: This research was funded by the Scientific and Technological Research Council of 
Turkey (TÜBİTAK).
Conflict of interest: The author declares no conflict of interest.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

164 165

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler

Kaynakça
Amin,  M. (2013).  Dünden bugüne Lübnan mutfağı (E.Gökteke, Çev.) Yapı Kredi. 
Çelik-Aktaş, E. (2023). Fransa’ya göç. G. Kaya (Ed.), Cumhuriyetin göçlerle dolu 100 yılı kitabı içinde 

(s. 443-448) Cem.  
Çopuroğlu, Ö. (2022).  Tüketen diaspora: Göç, ulusal kimlik ve yemek ilişkisine teorik bir yaklaşım. Göç 

Dergisi,  9(3), 423-433.
Elias, N. (2004). Uygarlık süreci: Sosyo-oluşumsal ve psiko-oluşumsal incelemeler cilt I (E. Ateşman, 

Çev.) İletişim.
Fırat, D. (2013). Göçmenler ile ilgili Fransız sosyolojik düşüncesinin çözümlenmesi: Fransa’daki Türkiye 

kökenli gençlerde bütünleşmenin bir sonucu olarak ‘ötekileşmiş’ kültürel kökenin yeniden keşfi. Top-
lumbilim Göç Özel Sayısı, (17), 73-83.

Güler, H. (2013). Ağrılı göçmenlerin Fransa’ya tutunma stratejileri. İstanbul Sosyoloji Dergisi, 27(2), 
295-315.

Güler, H. (2018). İşçilikten “girişimciliğe” Türkiyeli1 göçmenler: Paris örneği”. Ege Sosyoloji Dergisi, 
(39), 81-102.

Güler, H. (2021). Fransa’da helal gıda tartışmaları: “Kebab” örneği”. Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Dergisi, (54), 41-60.

Harmansson, P. (2023). Uluslararası alternatif sağ 21. yüzyılın faşizmi mi?.  (E. Genç, Çev.) İletişim.
Ichijo, A. ve Ranta, R. (2018). Yemek ve ulusal kültür: Günlük yaşamdan küresel siyasete (E. Ataseven, 

Çev.) Ayrıntı. 
Kaya, A. (2023). Göç, diaspora ve Türkler. G. Kaya (Ed.), Cumhuriyetin göçlerle dolu 100 yılı kitabı 

içinde (s. 669-679) Cem.    
Munzele Munzimi, J. (2013). L’alimentation comme fondement de l’identité culturelle (Kültürel kimliğin 

temeli olarak beslenme) Mouvements et Enjeux Sociaux, (76),  15-30.
Naulin S. ve Jourdain, A. (2020). Pierre Bourdieu’nün kuramı ve sosyolojik kullanımları. (Ö. Elitez, Çev.) 

İletişim.
Oğuz, M.Ö. (2013). Alan Araştırması ve Uluslararası İşbirliği Projeleri. M. Öcal Oğuz, E. Ölçer Özünel ve 

S. Gürçayır (Ed.), Somut olmayan kültürel mirasın geleceği Türkiye deneyimi içinde (s. 13-19) Unesco 
Türk Milli Komisyonu.

Safran, W. (1991). Diasporas in modern societies: Myths of homeland and return, Diaspora , 1(1), 83-99. 
Tribalat, M. (1995). Faire France: Une enquete sur les immigrées et leurs enfants (Fransa’yı yapmak: 

Göçmenler ve çocukları üzerine bir araştırma) La Découverte. 
Tribalat, M. (1996). De l’immigration a l’assimilation enquete sur les populations d’orgine etran-

ge en france (Göçten asimilasyona: Fransa’daki yabancı kökenli nüfus üzerine bir araştırma) La 
Découverte.

Turner, B. S. (2022). Klasik sosyoloji (İ. Çetin, Çev.) İletişim.
Ulusoy, E. (2015). Diasporayı yeniden düşünmek: Diaspora teorisi ve modern diasporanın temel paramet-

releri, Göç Dergisi, 2(2), 208-228.
Zubaida, S. (2003). Ortadoğu mutfak kültürleri. S. Zubaida ve R. Tapper (Ed.), Ortadoğu yemek kültürle-

rinin ulusal, yerel ve küresel boyutları kitabı içinde (s. 32-47). Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 
Elektronik Kaynaklar
Barou, J. (2010). L’alimentation (Beslenme), Hommes & Migrations, Erişim adresi: http://journals.opene-

dition.org/hommesmigrations/981. 
Beşirli, H. (2010). Yemek, kültür ve kimlik, Milli Folklor, (87), 159-169 Erişim adresi: https://www.milli-

folklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=87&Sayfa=156.



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

166 167

Beylunioğlu, A. M. (2021). Yemek, kimlik, diplomasi: Yemek sadece yemek değildir, Erişim adresi: http://
mutfaktakiakademisyen.com/category/gastro-diplomasi/. 

Bilgen, L. (2023). Paris’te bir Türk bakkalı, Erişim adresi: https://ytb.gov.tr/haberler/pariste-bir-turk-
bakkali-lutfu-bilgen.

Bouly de Lesdain, S. (2002). Alimentation et migration, une définition spatiale (Beslenme ve göç, mekânsal 
bir tanım), Erişim adresi: https://shs.hal.science/halshs00120762/document#:~:text=Les%20proces-
sus%20d%C3%A9crits%20supposent%20qu,associ%C3%A9e%20une%20forte%20valeur%20gustati.

Ertul, S. ve Şenkon, F. (2009). Culture immigrée/émigrée : l’exemple de la migration turque vers la France 
(Göçmen kültürü: Türkiye’den Fransa’ya göç örneği),  Migrations Société, 123-124,  Erişim adresi: 
https://www.cairn.info/revue-migrations-societe-2009-3-page-127.htm, 127-140. 

Goode, J. (2005). Yemek, Milli Folklor, (67), 172-176,  Erişim adresi: https://www.millifolklor.com/
PdfViewer.aspx?Sayi=67&Sayfa=169. 

Medina, F.X. (2001). Alimentation et identité chez les immigrants Basques en Catalogne (Katalonya’daki 
Basklı göçmenlerde beslenme ve kimlik), Anthropology of food, Erişim adresi: http://journals.opene-
dition.org/aof/154. 

Oğuz, M. Ö. (2013). Terim olarak somut olmayan kültürel miras, Milli Folklor, (100), Erişim adresi: 
https://www.millifolklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=100&Sayfa=2, 5-13.

Öğüt Eker, G. (2018). Farklı görme biçimiyle modern dünya ritüeli olarak yemek kültürü: Sınanma/er-
ginlenme ve intikam alma gizli işlevleri, Milli Folklor, (120), 170-183. Erişim adresi: https://www.
millifolklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=120%20&Sayfa=170. 

Örnek, S. (2023). Unutmak mümkün mü? Niğdeli Selanik muhacirlerinde yemek, bellek ve kimlik, Milli 
Folklor, 18(140), 155-167. Erişim adresi:  https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2866683. 

Paganelli, A. (2022). Business plan d’un kebab (Bir kebab işletmesinin iş planı), Erişim adresi: https://
previstart.com/FICHES/business-plan-kebab.php.

Sercen, G. S. (2015). Résider, circuler, habiter : l’intégration cosmopolite des migrants Turcs en Fran-
ce (İkamet etmek, dolaşmak, yaşamak: Fransa›daki Türk göçmenlerin kozmopolit entegrasyonu). 
Université de Bordeaux. Erişim adresi: https://theses.hal.science/tel-01374740v1/document. 

Simona S. ve Boutaud, J. J. (2015). L’alimentation entre identité et altérité Le Soi et l’Autre sous différents 
régimes (Kimlik ve ötekilik arasında beslenme: Farklı rejimler altında ben ve öteki) Erişim adresi: 
https://www.researchgate.net/publication/325960599_L’alimentation_entre_identite_et_alterite_Le_
Soi_et_l’Autre_sous_differents_regimes. 99-115.

Soyturk, H. (2010). Un métissage Franco-Turc des habitudes alimentaires (Fransız-Türk beslenme alış-
kanlıklarının karışımı),  Hommes & Migrations. Erişim adresi: http:// journals.openedition.org/hom-
mesmigrations/989.

Tichit, C. (2015). Du repas familial au snack entre copains : Le point de vue des enfants sur leur alimen-
tation quotidienne (enquête en milieu scolaire à Paris, France) (Aile yemeğinden arkadaşlarla atıştır-
malığa: Çocukların günlük beslenmelerine dair bakış açısı (Paris, Fransa’da okul ortamında yapılan 
araştırma),  Anthropology of Food, (9). Erişim adresi: http://journals.openedition.org/aof/7883. 

Unesco, Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi. Erişim adresi: https://www.unesco.
org.tr/Pages/181/177/.

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Hasan Güler




