
ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

210 211

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.3833

Araştırma makalesi/Research article

Mardin Kültürünün Edebiyat ve Mimarlık Arakesitinde 
İncelenmesi: Murathan Mungan Örneği

An Examination of Mardin Culture in the Intersection of 
Literature and Architecture: The Case of Murathan Mungan

 Gül Şebnem Tutal* 
Fatma Demet Aykal**

Öz
Çalışmada Mardin’in sosyo-kültürel ve toplumsal değerlerinin folklorik ögeler 
açısından edebiyat ve mimariye yansımaları incelenmiştir. Makalenin örneklemi 
olarak Mardinli yazar Murathan Mungan’ın otobiyografik nitelikteki Paranın 
Cinleri ve Harita Metod Defteri isimli kitapları seçilmiştir. Mardin’in mimari 
özellikleri ele alınarak bu özelliklerin tarihi ve kültürel bağlamı betimsel olarak 
incelenmiştir. Seçilen eserlerde yer alan anlatılar üzerinden Mardin’in mimari 
dokusunun toplumsal değerlerle nasıl iç içe geçtiği ele alınmıştır. Yazarın çocukluk anıları, 
mahalle hayatı, ritüeller ve özel günleri ele alışı mimari mekânlarla ilişkilendirilerek 

Geliş tarihi (Received): 17-12-2024  Kabul tarihi (Accepted): 27-06-2025
* Doktora Öğrencisi, Dicle Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü Mimarlık Anabilim Dalı. Diyarbakır-Türkiye/

Phd., Dicle University Institute of Science, Department of Architecture. sebnemtutal@gmail.com. ORCID ID: 
0000-0002-1871-287X

**	 Prof. Dr., Dicle Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, Mimarlık Bölümü. Diyarbakır-Türkiye/ Prof. Dr., Dicle 
University, Faculty of Architecture, Department of Architecture.demetaykal@gmail.com. ORCID ID: 0000-
0003-2424-0407



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

212 213

okunmuştur. Bu anılar, Mardin’in mimari yapılarının sosyal yaşamın bir parçası 
olduğunu ortaya koymuştur. Bu açıdan metinlerde hangi toplumsal değerlere yer 
verildiği belirlenmiş ve sonunda “aile yapısı, statü, komşuluk ilişkileri, mahremi-
yet, konfor, ritüeller” olmak üzere altı kategoride değerlendirmeler yapılmıştır. 
Sonuç olarak, edebî eserlerin Mardin’in mimari kültürünü anlamak için önemli 
bir kaynak olduğu görülmüştür. Mardinli yazar Murathan Mungan’ın edebî dili-
nin betimleyici olduğu ve anılarından beslenerek yazdığı eserlerde kent folkloruna 
dair detaylı bilgiler verdiği belirlenmiştir. Bu anlatılar, yalnızca bireysel hatıraların 
aktarımıyla sınırlı kalmayıp kent kültürünün gündelik yaşamdaki yansımalarını da 
görünür kılmıştır. Burada, Mardin’in toplumsal değerlerinden özellikle mahremi-
yet, konfor ve aile yapısının ön plana çıktığı belirlenmiştir. Makale, kentin mimari 
kültürünün edebiyata etkisini vurgulamış, mimarinin toplumsal değerler ve norm-
larla iç içe yapısının edebiyatçılara ve edebî eserlere tesirini de ortaya koymuştur.
Anahtar sözcükler: kent folkloru, kültür, mimari değerler, Mardin, Murathan 
Mungan

Abstract
The study examines the reflections of Mardin’s socio-cultural values in literature 
and architecture through folkloric elements. Murathan Mungan’s autobiographical 
books The Spirits of Money and Map Method Notebook were selected as examples 
for the article. Mardin’s architectural features were examined and their historical 
and cultural context was described. The narratives in the selected works were used 
to explore how Mardin’s architectural fabric is intertwined with social values. The 
author’s childhood memories, neighborhood life, rituals, and special days were 
interpreted in relation to architectural spaces. These memories reveal that Mardin’s 
architectural structures are an important part of social life. From this perspective, 
the social values reflected in the texts were identified and evaluations were made in 
six categories: “Family structure, status, neighborly relations, privacy, comfort, and 
rituals.” It is concluded that literary works play an important role in understanding 
Mardin’s architectural culture. It was observed that the literary language of Mardin-
born writer Murathan Mungan is descriptive and that his memory-based works 
provide detailed information about the city’s folklore. These narratives also make 
visible the reflections of urban culture in everyday life. In this context, Mardin’s 
social values, particularly privacy, comfort, and family structure, become prominent. 
The article emphasizes the influence of the city’s architectural culture on literature 
and reveals how the close relationship between architecture and social values and 
norms affects writers and literary works.
Keywords: urban folklore, culture, architectural values, Mardin, Murathan 
Mungan

Extended summary
This study aims to examine the relationship between Mardin’s architecture and social 

values through literary works. The main research question is: “How do the architectural 
features of Mardin reflect social and folkloric values, and how are these values represented 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

212 213

in literary works?”.  In the literature review, a broader perspective is provided by examining 
both local and international sources. In particular, the methodological approach of this 
study was strengthened by focusing on the methods used in the architectural analysis of 
multicultural cities such as Mardin. For the literature review, Scopus, JSTOR, Google 
Scholar and Turkish academic databases were searched; more than 50 articles and books in 
the fields of architecture, literature and culture were included in the review. As a result of this 
review, it was observed that previous studies generally focused on the relationship between 
literature and space, but no comprehensive analysis was made on city folklore and socio-
cultural values

The content analysis method used in this study not only provided a descriptive approach, but 
architectural structures are deeply intertwined with cultural and social practices, contributing 
to the city’s collective identity. This method was chosen due to its ability to uncover recurring 
themes and patterns in Mungan’s works, facilitating a nuanced understanding of Mardin’s 
architectural reflections. In the study, Murathan Mungan’s Paranın Cinleri and Harita Metod 
Defteri were analyzed. The selection of these works was influenced by the author’s detailed 
description of Mardin’s historical and cultural heritage through his personal experiences and 
observations.

Stonework, narrow streets, abbaras, courtyard structures, which are characteristic 
features of the city’s historical texture, were read through these works. The data obtained 
were analyzed within the framework of Mazumdar & Mazumdar (1994) model explaining 
the relationship between architectural values and social norms. The study categorizes spatial 
and cultural details to reveal how social values manifest in architectural features.

The first part of the article includes the purpose, problem, methodology and conceptual 
information on the subject. Here, Mazumdar & Mazumdar’s model of the relationship between 
social values and architecture is explained in detail. Then the concept of “urban culture”, 
which is closely related to the subject of the study, is explained in detail. In the next part of 
the study, Murathan Mungan’s literary personality and information about Mardin are given. 
The architectural features of Mardin are discussed and the historical and cultural context 
of these features is analyzed. It is seen that the courtyard arrangements, narrow streets and 
arched structures of Mardin houses reflect Mardin’s heritage in both architectural and socio-
cultural terms. Mardin’s social values are detailed. The multicultural structure of the city, the 
coexistence of different religious and ethnic groups, hospitality and neighborly relations are 
highlighted in this section. Social values have deeply permeated Mardin’s architecture and 
left distinct traces on the physical structures. The courtyards of Mardin’s houses function as 
important centers of social interaction, where family and neighborly relations are maintained 
and social ties are strengthened.

Detailed observations on how Mardin’s architectural structures affect social roles were 
presented. For example, the impact of privacy on social structuring is evident in the interior 
design of houses through architectural features such as the positioning of windows and wall 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

214 215

height. The importance of courtyards as socializing spaces in the development of neighborly 
relations is emphasized. Through Mungan’s works, the contribution of these architectural 
elements to the identity of the city is detailed.

The subsequent section examined how Mardin’s architectural texture intertwines with 
socio-cultural values through memories and narratives in Paranın Cinleri and Harita Metod 
Defteri. The author’s childhood memories, neighborhood life, cultural rituals, and special 
occasions were analyzed in relation to architectural spaces. These memories revealed that 
Mardin’s architectural structures are not merely physical spaces but also integral parts of 
cultural and social life. The key societal values identified in this study were evaluated under 
six categories: family life, status, neighborhood relations, privacy, comfort, rituals.

As a result, it was observed that Mardin’s unique architectural structure is not only a 
structural product, but also a reflection of the city’s unique social life. Autobiographical 
literary works are an important source for understanding Mardin’s architectural culture. 
Murathan Mungan, a writer from Mardin, was also found to be descriptive in his literary 
language and to have written detailed descriptions of the city’s folklore in his works based 
on his memories. The analysis of these works has helped to comprehend the architectural, 
historical and cultural heritage of the city in more depth. Among Mardin’s social values, 
privacy, comfort and family life were found to be particularly prominent.

Giriş
Mimarlık, edebiyat ve kültür insan yaşamını farklı yönlerde etkileyen ve belirli nokta-

larda birbirini besleyen üç önemli alandır. Ancak bu disiplinler birbirinden bağımsız değildir. 
Mimarlık, teknik bilginin yanı sıra kültürel birikim ve entelektüel derinlikle beslenmelidir. 
Bu noktada edebiyat, mimarlık ile kültür arasında bir bağ kurarak mekânların sosyal an-
lamlarını görünür kılabilecek güçlü bir araç hâline gelmektedir. Edebî eserlerdeki anlatılar 
mimarın kentlerdeki estetik, tarihi ve insani boyutları kavramasına katkıda bulunur. Dolayı-
sıyla edebiyatın mimari düşünceyi besleyen ve kültürel algıyı güçlendiren bir kaynak olarak 
değerlendirilmesi önemlidir (Akarsu ve Erdoğan, 2020: 16). Mimarlık, mekân dizileriyle bir 
anlatı kurarken edebiyat, sözcüklerle bir yerin görsel temsilini inşa eder. Her iki sanat dalı 
da insan deneyimini derinleştirmek için birlikte ele alınabilirler (Gehlot vd., 2018: 121). Bi-
reysel ve toplumsal hafızayı taşıyan edebî metinler, kültürel ögelerin kuşaktan kuşağa akta-
rımında aracılık etmektedir. Kültür ise toplumun tarihini, geleneklerini, değerlerini ve yaşam 
tarzını şekillendiren temel bir unsurdur. Bu bağlamda kültür, hem mimarlıkta hem edebiyatta 
biçim ve içerik düzeyinde kendini gösteren ortak bir zemin sunmaktadır.

Kültür-mimarlık ilişkisi üzerine yapılan çalışmalar, mimarinin yalnızca fiziksel değil 
aynı zamanda toplumsal bir temsil biçimi olduğunu göstermektedir. Rapoport (1998), konut 
tasarımında ortaya çıkan çeşitliliği aile yapısı, akrabalık ilişkileri ve toplumsal değerlerle 
ilişkilendirmiştir. Benzer şekilde Mazumdar ve Mazumdar (1999), Hindu evlerindeki kadın 
kullanıcıların mekânsal deneyimleri üzerinden kültürel değerlerin mekâna nasıl yansıdığını 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

214 215

açıklamıştır. Bu yaklaşımı destekleyen Atik ve Erdoğan (2007),  konutlar üzerinden kül-
tür-mimarlık etkileşimini ele alırken, sosyo-kültürel faktörlerin özellikle konut tasarımında 
belirleyici olduğunu vurgulamıştır. Fallah Tafti vd. (2024), geleneksel İran konutlarında sos-
yo-kültürel dinamiklerin mekâna nasıl yansıdığını sistematik biçimde incelemiş, aile yapısı, 
mahremiyet, toplumsal cinsiyet ve kültürel kimlik gibi kavramların mimariyi biçimlendiren 
temel etkenler olduğunu ortaya koymuştur.

Edebiyat-mimarlık ilişkisini inceleyen çalışmalar, anlatıdaki mekânın fonun ötesine ge-
çerek toplumsal hafıza ve kültürel kimliğin taşıyıcısı işlevini üstlendiğini göstermektedir. 
Örneğin Sazyek (2013), Anahtar romanından hareketle mekân imgelerinin dönüşümünü, 
toplumsal bağların çözülmesiyle ilişkilendirmiştir. Erdal (2015), edebî metinlerde mekânın 
bireyleri bir araya getiren sosyal bir alan olduğunu vurgularken, Moslund (2010), mekânın 
dil ve deneyimle kurduğu çok katmanlı ilişkiyi öne çıkarmıştır. Havik (2012) ise edebiya-
tın mekânı kullanıcı deneyimiyle dönüştüren bir araç olduğunu ifade etmiştir. Stephenson 
(2010), Edith Wharton’un anlatılarında mimari öğelerin toplumsal statü ve kültürel temsilin 
biçimsel yansıması olduğunu  ortaya koymuştur. Romanın yapısal düzenini, mimari tasarı-
mın ilkeleriyle değil iç mekânlar aracılığıyla kurgulanan kültürel ve ahlaki gerilimlerle iliş-
kilendirmiştir. Terzoglou (2018), edebî metinlerde mimarinin çok yönlü olarak kullanıldığını, 
kültürel hafıza ve duyusal deneyimle ilintili çok katmanlı bir alan olarak temsil edildiğini 
vurgulamıştır. Bu temsillerin edebiyat aracılığıyla bireysel ve toplumsal düzeyde yeniden 
üretildiğini ortaya koymuştur.

Kent folkloru ve kentsel belleğe odaklanan çalışmalar, edebiyatın kültürel mirası ta-
şıyıcı bir alan olarak nasıl işlediğini göstermektedir. Yeler (2021), Enis Batur’un Cinlerin 
İstanbul’u adlı eseri üzerinden ses, koku, ritüel ve mekân gibi duyusal öğelerle İstanbul’un 
kültürel belleğinin nasıl inşa edildiğini ele almıştır. Özellikle Beyoğlu ve Adalar gibi bölge-
lerdeki mekân anlatıları kent kimliğine katkı sağlayan sosyo-kültürel dönüşümler üzerinden 
değerlendirilmiştir. Dinç ve Yolcu (2024), kent folklorunun kolektif hafıza üzerindeki etkisi-
ni Çanakkale örneğiyle ele almıştır. Folklorik değerlerin gündelik yaşamdaki görünürlüğü ve 
kent kimliğiyle kurduğu ilişkiyi incelemiştir. Yücel Besim ve Songür Dağ (2025), Halikarnas 
Balıkçısı’nın Bodrum’daki edebî anlatılar ve fiziksel katkılar yoluyla kente bıraktığı mirası 
kültürel bir “kalıt” olarak değerlendirmiştir. Edebî temsillerin somut mekânsal ögelerle bü-
tünleştiğini göstermiştir.

Bu çalışmalar, konutun sadece mimari bir ürün olmanın ötesinde toplumsal kimli-
ği ve sosyal yapıyı yansıtan bir mekânsal sistem olduğunu ortaya koymaktadır. Murathan 
Mungan’ın eserlerinde de benzer bir süreç gözlemlenmektedir. Mardin’in tarihi dokusu ve 
mimari unsurları toplumsal değerlerle birlikte edebî metinlerde yeniden üretilmektedir.

Yazarın eserinde mekân olarak kullandığı kenti iyi tanıması önemlidir. Bu durumu Eco, 
şu sözlerle dile getirmiştir: “Bir öykü anlattığımda, sözünü ettiğim mekânların gözümün 
önünde olması hoşuma gider: Bu bana anlattığım olayla ilgili bir tür güven verir ve anlatı ki-
şileriyle özdeşleşmemi sağlar” (Eco, 2012: 102). Çalışmaya konu olan Murathan Mungan’ın 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

216 217

da benzer ifadelerinin olduğu görülmüştür. Kentlerin eserlerindeki yerini “Belki yalnızca o 
edebiyat İstanbul’unu değil, onları özleyen kendini ona hazırlayan çocuğu da özlüyorum. 
Taşra ile dünya, Mardin ile İstanbul arasında kurduğum hattı kat ediyorum yıllardır.” diyerek 
dile getirmiştir (Mungan, 2002: 88).

Buradan yola çıkarak Murathan Mungan’ın eserlerinde Mardin’e dair kültürel ve mimari 
öge örnekleri tespit edilip değerlendirilmiştir. Murathan Mungan’ın eserleri mekân algısının 
sadece fiziksel değil aynı zamanda anlatı, kültürel kimlik ve toplumsal değerler üzerinden na-
sıl inşa edildiğini anlamak için önemli bir kaynak sunmaktadır. Çalışmanın amacı, Mardin’in 
kültürel ve mekânsal temsillerini incelemek, bu temsilleri edebiyat-mimarlık arakesitinde, 
kent belleği ve mimari kimlik bağlamında değerlendirmektir. Bu doğrultuda, mekânın bir an-
latı unsuru olarak nasıl işlendiği, toplumsal değerlerin metinlerde nasıl temsil edildiği ve bu 
anlatıların mimarlıkla nasıl ilişki kurduğu tartışılacaktır. Mimarlık-edebiyat-kültür ilişkisini 
sistematik bir çerçevede ele almak için Mazumdar ve Mazumdar (1994) tarafından önerilen 
model temel alınarak çalışma yapılandırılmıştır. Model, mekânsal biçimlenmenin sosyo-kül-
türel unsurlarla nasıl şekillendiğini toplumsal değerler, toplumsal normlar, mimari değerler 
ve mimari eserler arasındaki ilişki üzerinden açıklamaktadır. Bu yaklaşım, Mungan’ın anlatı-
larındaki mimari temsilleri çözümlemede kuramsal bir zemin sunmaktadır. (Şekil 1).

Şekil 1: Toplumsal değerler ve mimarlık arasındaki ilişkinin modeli. (Mazumdar ve Mazumdar,    
1994: 69)’dan düzenlenmiştir.

Toplumsal değerler, toplumun kabul ettiği, paylaştığı, önemli bulduğu inançlar ve fikirler 
bütünüdür. Bu değerlerle toplumun sosyal yapısı, ortak davranışları ve kültürel kimliği şekil-
lenmektedir. Toplumsal değerler adalet, özgürlük, dürüstlük, iyi, kötü gibi soyut kavramları 
içermektedir. Bu değerler bireylerin doğru-yanlış, iyi-kötü, güzel-çirkin ve adil-adaletsiz gibi 
kavramlara dair genel yargılar geliştirmesini ve toplumsal yaşamın bu yargılar çerçevesinde 
şekillenmesini sağlarlar (Yazıcı, 2014: 211).  Toplumsal değerlerle ilişkili toplumsal normlar 
oluşmaktadır.  

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

216 217

Değerler kurallaşarak davranış ölçüsü haline gelirler. Toplumsal normlar, bir toplumun 
kabul ettiği kurallar, belirlediği standartlar ve buna bağlı oluşan beklentilerle ilgilidir. Norm-
lar, belirli durumlarda belirli davranış kalıplarını gerektiren ve bireyler tarafından benim-
senmesi zorunlu kurallar bütünü olarak nitelendirilir (Tolan, 1978: 235). Genelde toplumsal 
değerlerin etkisiyle oluşan toplumsal normlar, sosyal yaşantıdaki sınırları, davranış kural-
larını ve kuşaktan kuşağa aktarılan folklorik değerleri içerir. Bu normlar, mimari değerlerle 
doğrudan ilişkilidir.

Mimari değerler, toplumsal değerleri ve toplumsal normları mimari esere aktarmak için 
somutlaştıran olgulardır. Yapının estetik nitelikleri, işlevselliği, kültürel anlamı gibi unsur-
ları içermektedir. Mimari eser oluşturulurken öncelik verilen, formunu ve yapısını etkileyen 
değerlerdir. Bu değerler, mimari eserin tasarım sürecinde belirli tercihler ve mekânsal düzen-
lemeler yoluyla ifade edilirken, aynı zamanda toplumsal yapının getirdiği gereklilikleri de 
yansıtan bir çerçeve oluşturur.

Bu ilişki modelinin somut ucunda kalan mimari eserler ise tasarım ürünü olan fiziksel 
yapıları ifade etmektedir. Yapılar mimari değerler ve toplumsal normları yansıtır. Kültürün 
nesneleştirilmesini sağlar ve toplumun kimliğine dair izler barındırır. Toplumsal değerlerin 
etkisinde biçimlenen mimari eserler, kullanıcıların yalnızca fiziksel gereksinimlerini karşı-
layan bir yapı olmanın ötesinde psikolojik ve sosyal ihtiyaçlara da yanıt veren çok katmanlı 
alanlar haline gelmektedir (Öktem Erkartal, 2021: 14). Tüm bu aşamaların incelenmesiyle 
toplumsal değerler ile mimari eserler arasındaki bağlantının önemi daha net anlaşılmaktadır. 
Bu bağlamda konu kültür ve edebiyat bağlamında örnekler üzerinden incelenmiştir. 

Çalışmada, Mungan’ın eserlerini incelemek ve bu eserlerde Mardin’in mimari yansıma-
larını anlamak için içerik analiz yöntemi tercih edilmiştir. Bu yöntem, sadece betimleyici bir 
yaklaşım sağlamakla kalmamış,  edebî metinlerde yer alan mekânsal temsilleri kültürel ve 
toplumsal değerlerle ilişkilendirerek yorumlamayı mümkün kılmıştır. Amaçlı örneklem tek-
niğiyle Murathan Mungan örnek yazar, Mardin ise örnek alan olarak belirlenmiştir. Paranın 
Cinleri ve Harita Metod Defteri eserleri, mekân ve kültürel unsurların doğrudan vurgulandı-
ğı otobiyografik anlatılar olmaları nedeniyle seçilmiştir. İçerik analizi sürecinde, literatürde 
sıkça vurgulanan “aile yapısı, statü, komşuluk ilişkileri, mahremiyet, konfor ve ritüel” gibi 
toplumsal temalar temel alınmıştır. Veriler tematik gruplar halinde sınıflandırılmıştır. Her 
tema altında yer alan anlatı kesitleri, toplumsal-mekânsal ilişkiler bağlamında ayrı ayrı analiz 
edilmiştir. Bu çözümleme süreci, Mazumdar ve Mazumdar (1994) modelinde tanımlanan 
toplumsal değerler, normlar, mimari değerler ve mimari eserler arasındaki ilişki yapısı doğ-
rultusunda yapılandırılmıştır. İnceleme aşamalarına yönelik şematik yaklaşım aşağıda veril-
miştir (Şekil 2).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

218 219

Şekil 2: Çalışmanın Aşamaları.

Bu aşamalar doğrultusunda çalışmanın yöntemsel çerçevesi mekânın kültürel ve toplum-
sal temsillerini çözümlemeye olanak sağlayacak biçimde yapılandırılmıştır.

1. Kent kültürü ve mimari
Her kentin zaman içinde tarihi, coğrafi, sosyal gelişmeler doğrultusunda şekillenen 

bir kültürü vardır. Kent, “bir evler topluluğuna sahip olmasının yanı sıra, kendisine ait 
toprağa dayalı mülkiyeti, gelir ve giderlerden oluşan bir bütçesiyle aynı zamanda iktisadi 
birliğe sahip bir birimdir” (Weber, 2003: 94). Kent, caddeler, binalar, kurumlar ve kent-
lilerden daha fazlasıdır. Kentte gelenek ve görenekler farklı görüşler toplanır. Böylelikle 
kendine özgü bir kültür oluşur. Kentin kültürel özellikleri görülmese de hissedilen bir 
etki yaratır (Kaya, 2007: 20). Kültür kavramı günümüzde farklı bakış açılarıyla ele alı-
narak disiplinler arası bir çalışma alanı sunmaktadır. Türk Dil Kurumu’na göre kültür, 
“tarihsel ve toplumsal gelişme süreci içinde yaratılan her türlü değerlerle bunları kul-
lanmada, sonraki kuşaklara iletmede kullanılan, insanın doğal ve toplumsal çevresine 
egemenliğinin ölçüsünü gösteren araçların tümü” olarak tanımlanmıştır (TDK, 2023). 
Bu bağlamda, kent kültürünün tarihin ve doğanın kente bırakmış olduğu birikimin ürünü 
olduğu söylenebilir (Koçak, 2011: 263). Kültürün kentle beraber büyüyüp gelişip zaman 
içinde kente katkı sağlaması beklenir. 

Bir kentle ilgili yapılacak edebî okumalar kültürlerin ve kent yaşantısının keşfi gi-
bidir. Bu noktada edebiyat kültür akışı için etkili olmaktadır (Özdemir, 2009: 33). Kent 
kültürü, kent kimliği ile de yakından ilişkilidir. Kent kimliği doğal, coğrafi ve kültürel 
ögeleri de içeren geniş kapsamlı bir kavramdır. Bu konuda çeşitli çalışmaları olan Örer 
(1993: 53) bulundukları kentlerle özdeşleşen kent kimliğini yansıtan simge yapılardan 
söz ederken Paris-Eyfel Kulesi, Venedik-San Marco Meydanı, İstanbul-Taksim Meydanı 
ve New York- Empire State örneklerini vermiştir. Aynı şekilde edebiyatta da kentlerle 
özdeşleşen, belirli kentleri eserlerinde sıklıkla kullanıp o kentten kültürel olarak besle-
nen yazarlar bulunmaktadır. Buna örnek olarak Nabokov’un St. Petersburg’u, Balzac’ın 
Paris’i, Dante’nin Floransa’sı, Ackroyd’un Londra’sı verilmektedir (Uğurlu, 2007: 3). 
Örnek alan olarak seçilen Mardin de zaman içinde Murathan Mungan ile özdeşleşmiştir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

218 219

2.  Mardin’de mekân ve kültür
Tarih boyunca birçok medeniyete ev sahipliği yapmış olan ve bu sebeple de eşsiz bir 

kültürel zenginlik barındıran Mardin, kültürel zenginliğinin birçoğunu günümüze de taşı-
mıştır. Tarihi ve kültürel birikimiyle öne çıkan kent, Türk edebiyatının öncü isimlerinden 
Murathan Mungan’ın kaleminde yeniden tasvir edilerek birçok kişinin ilgi odağı olmuştur. 
Çevirme (2022: 137), Mungan için “Sözlü edebiyat ürünlerini çağdaş bir yorumla yeniden 
yazan Murathan Mungan poeta doctus bir yazar olarak tanımlanabilir” demiştir. Poeta doctus 
“eserlerinde kültürel unsurları bilinçli olarak kullanan ve onlardan sıkça faydalanan yazar” 
anlamına gelmektedir. Edebiyat-mimarlık-kültür ekseninde gelişen çalışmada Mungan’ın 
seçilmesinde kendi sözleriyle anlattığı “tüm bu yazmakta olduğum ya da yazdığım şeylere, 
sinemanın, tiyatronun ve görsel sanatların ustalarının öğrettiği tekniklerle, uzam bilgisini; 
toplumbilimin, ruhbiliminin ve ekonomi-politiğin öğrettiklerini hiç unutmadan çalışıyorum” 
bütüncül yaklaşımı da etkili olmuştur (Çevirme, 2022: 138). 

Eserlerine bakıldığında Mardin’i kırsalın temsili, İstanbul’u da kentin temsili olarak kul-
landığı, ikilik yaratmak istediği durumlarda bu kültürel farklılıktan yararlandığı görülmüştür. 
Mardin’de büyümesinin bir şans olduğunu düşünen Mungan, kentin kendisine mimari bir 
zevk kattığını değişik kültürleri barındıran şehrin, dünyanın çeşitliliğini farklılıkların kıy-
metini öğrettiğini belirtmiştir (Çevirme, 2022: 130). Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nde farklı 
kültürlerin, dinlerin ve dillerin bir arada bulunduğu ve birbirinden beslendiği bir konumda 
olan Mardin, bu farklılıklardan doğan eşsiz kültürü ve tarihi sebebiyle 1979 yılında Turizm 
Bakanlığı tarafından koruma alanı olarak ilan edilmiştir (Davutoğlu, 2019: 88) (Şekil 3).

Şekil 3 Çalışma alanına ait harita ve görseller (Kaynak: Yazar Arşivi, Google Earth, 2024).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

220 221

Yüzyıllar boyunca birçok uygarlığın hüküm sürdüğü kentte meydana gelen kültürel çe-
şitlilik günümüzde hala etkisini sürdürmektedir. Yazar da eserlerinde Mardin’i anlatırken 
kentte yaşayan ve önceden yaşamış olan halkın kültürel değerlerine değinmektedir. 

Mungan’ın da eserlerinde söz ettiği Geleneksel Mardin evlerinin özelliklerine bakıldı-
ğında avlu, teras, dam gibi açık mekânlar; eyvan, revak, balkon gibi yarı açık mekânlar; mut-
fak, kiler, mahzen, hela gibi servis mekânları ve odalardan oluştuğu görülmüştür (Şekil 4).

Şekil 4. Geleneksel Mardin Evleri (Yazar arşivi, 2024).

Mardin tarih boyunca Türk, Kürt, Arap, Ermeni, Süryani, Arami gibi farklı etnik kö-
kenlere mensup ve farklı dinlere inanan toplulukların beraber yaşadığı bir kent olmuştur. Bu 
çeşitlilik kentin kültürel dokusunu ve dolayısıyla mimari yapısını da etkilemiştir. Mardin kül-
türünde yazın avlu ve damlarda, kışın evlerin büyük odasında “Leyli Geceleri” denilen gece 
eğlencelere yer verilmiştir. Gece bu eğlencelerin yapıldığı mekânlar kent kültürü ile mekân 
ilişkisine örnek niteliktedir (Uygur, 2014: 89).

Mardin, iklimsel ve topoğrafik özellikleri doğrultusunda biçimlenen geleneksel sokak 
dokusuna sahiptir. Güneşin özellikle yaz aylarında çok etkili olduğu ve topoğrafyanın yapı-
ları güneye yönlendirdiği kentte şehrin dar sokakları bu özellikler doğrultusunda şekillen-
miştir (Alioğlu, 2003:49). “Abbara” adı verilen Mardin’in mimari yapısının bir parçası olan 
sokaklar arasında bağlantı kuran mekânlar kentin topoğrafyasına da uygun olarak olumsuz 
iklim koşullarından korunmak için ortaya çıkmıştır. Kısacası Mardin’in coğrafi özellikleri 
kentin biçimlenmesinde etkili olmuştur. Murathan Mungan da bu özelliklerden kitaplarında 
söz etmiştir. Yazarın kültürel ögelere değindiği kesitlerinin bulunduğu kitaplar okunmuş ve 
mimari anlatımın yoğun olduğu bölümler belirlenmiştir. Çalışmada kent kültürünü oluşturan 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

220 221

ve mimari olarak okunabilen ögeler Mungan’ın Paranın Cinleri ve Harita Metod Defteri 
eserleri üzerinden incelenmiştir.

3. Anlatılarda kültürel ve mimari temsillerin incelenmesi

Murathan Mungan’ın 1996 yılında yayımladığı Paranın Cinleri ve 2015 yılında yayım-
ladığı Harita Metod Defteri adlı otobiyografik nitelikli kitaplarında yer alan mekân temsil-
leri, bu bölümde ortak kültürel ve mimari temalar etrafında yeniden ele alınmıştır. Her iki 
eser de yazarın özellikle çocukluk ve gençlik dönemlerine dair anılarını aktardığı, mekânla 
olan bireysel ve toplumsal ilişkisini yansıttığı edebî metinlerdir. Mungan, Harita Metod Def-
teri adlı kitabını “Anıların, onların bende bıraktığı izlerin, izlenimlerin yer aldığı, hafızamın 
gerçeklere sadakatine yaslanan, tamamı anılardan oluşan bir anlatı kitabı” olarak tanımlar 
(Mungan, 2015: 13). Seçilen kitaplardaki anlatılar, yazarın hafızaya dayalı mekân betim-
lemeleri sayesinde çözümleme için güçlü bir kaynak sunmaktadır. Bu bölümde kitaplardan 
seçilen kesitler, ayrı ayrı değil yineleyen mimari unsurlar, kültürel değerler ve duyusal anla-
tım katmanları doğrultusunda üç ana başlık altında tematik olarak sınıflandırılmıştır. Böylece 
anlatılarda geçen mekânlar yalnızca fiziksel betimlemeleriyle değil aynı zamanda taşıdıkları 
kültürel ve fenomenolojik anlamlarla birlikte ele alınmıştır.

3.1 Mekânın fiziksel temsilleri
Bu başlık altında, anlatılarda öne çıkan geleneksel yapı öğeleri ve sokak dokusu gibi 

fiziksel mekân unsurları ele alınmıştır. 

3.1.1 Abbaralar ve geleneksel sokak dokusu
Mardin’de taşın kullanımı çok önemlidir. Birbirine “Abbara” denilen karanlık 

tünellerle bağlanır sokaklar. Abbaralann çoğu evlerin altından geçer. Işıktan koparak 
birkaç metre yürürsünüz karanlığın içinde; yukarıda odalar, sofalar, hayatlar ... Abba-
radan çıktığınızda sokak bitmemiştir. Bir süre sonra yeniden karşınıza bir abbara di-
kilir. Üstünde bir evin penceresine yansıyan gün ışığı, abbaranın üzerine yanlış yapış-
tırılmış bir etiket gibidir. Abbaranın ağzındaki karanlıkla, pencerede size gülümseyen 
gün ışığı mimarinin şakasıdır. Yaz sıcağında abbaraların içinde bir korsan gibi gezinen 
serinlik, teninizi okşar; yokuşlu, dik basamaklı merdivenlerin yükünü hafifletmek is-
ter gibidir. (Mungan, 2002: 18)

Bu anlatımda, geleneksel Mardin sokak dokusunun parçası olan abbaraların kent yaşa-
mındaki işlevi öne çıkarılmıştır. Abbaralar, yapısal anlamda birer geçit olmasının yanında 
iklimsel konfora hizmet eden mimari ögelerdir. Mardin’in sıcak yaz günlerinde sağladıkları 
serinlik ve yürüyüşü kolaylaştıran gölgelikli geçiş alanları sayesinde, mekânın konfor değeri-
nin arttığı yansıtılmıştır. Işığın geçici yokluğu ve serinlik gibi detaylar, sokakların duyusal ve 
bedenle kurulan yönlendirici niteliğini ortaya koyar. Abbara, fiziksel bir yapı öğesi olmanın 
ötesinde günlük yaşamla bütünleşmiş, kent belleğine yerleşmiş mimari bir deneyim alanı 
olarak Tablo 1’deki gibi aktarılmıştır.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

222 223

Toplumsal değer: Konfor
Toplumsal norm: Yazın serin ve gölgeli geçitlerin tercih edilmesi
Mimari değer: Geçirgen, yönlendirici sokak kurgusu
Mimari eser: Abbara

Tablo 1: Abbaranın kent belleği bağlamındaki karşılıkları

3.1.2 Konut ve mekânsal aidiyet

Mardin’de dört ayrı kapısı, dört ayrı mahalleye açılan büyük bir malikânede otu-
rurlarmış. Büyükbabamın büyükbabası Hacı Abdülgani tarafından Mardin’in Deyr 
mahallesinde yaptırılan bu bina, hala bütün görkemiyle güneye bakıyor. Deyr mahal-
lesi, adını Deyrizor sürgünlerinden almış. Malikânenin gizemli bir görünüşü vardır. 
(Mungan, 2002: 11)

Bu kesitte mekânın fiziksel nitelikleri, toplumsal statüyü temsil eden bir unsur olarak öne 
çıkmaktadır. Dört mahalleye açılan kapılar, yapının merkezi konumunu ve geniş sosyal etki 
alanını işaret etmektedir. Aynı zamanda malikânenin görkemli ve tarihi özellikleri kuşaklar 
boyu süren bir aidiyet hissini yansıtmaktadır. Bu yönüyle yapı, sadece yaşam alanı değil 
aynı zamanda ailenin toplumsal bellekteki yerine işaret eden bir temsil mekânı olarak öne 
çıkmıştır (Tablo 2).

Toplumsal değer: Aile yapısı, statü

Toplumsal norm: Kuşakların devamlılığı, merkezi konum

Mimari değer: Çok yönlü açıklık, görkemli cephe düzeni
Mimari eser: Malikâne

Tablo 2: Malikânenin toplumsal bellek ve aidiyetle ilişkisi

3.1.3 Pencereler ve mahremiyet

Sokağa bakan pencereleri insan boyunun üstünde, avluya bakan iç pencereleriyse 
insan boyunun altında olduğu için, günün bazı saatlerinde değişik açılardan odalara 
süzülen ışığın mekânda yarattığı tonlar, gölgeler, beni Osman Hamdi’den Flaman res-
samlara varana dek açılan geniş bir yelpazeye hazırlayan şeylerden biri sanırım. Bir 
feodal zorlama gereği olsa gerek, Mardin’in klasik mimarisinde hiçbir evin penceresi 
ötekinin penceresiyle yüz yüze gelmez, hepsi bir diğerinin ancak duvarını görebilir. 
(Mungan, 2002: 19)

Bu kesitte, pencere yerleşimlerinin yalnızca yapısal bir tercih olmadığı aynı zamanda 
toplumsal ilişkiler ve mahremiyet kültürüyle doğrudan bağlantılı olduğu görülmektedir. 
Yazar anlatısıyla Mardin’in geleneksel mimarisinde mahremiyetin ne ölçüde belirleyici ol-
duğunu ortaya koymuştur. Pencerelerin yönü, yüksekliği ve konumu mahremiyeti korumak 
amacıyla bilinçli olarak şekillenmiştir. Bu mimari düzen, yalnızca fiziksel bir sınırlama değil 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

222 223

aynı zamanda yaşam kültürüne yerleşmiş toplumsal değerlerin aşağıdaki şekilde yapıya ak-
tarılmış halidir (Tablo 3).

Toplumsal değer: Mahremiyet
Toplumsal norm: Doğrudan bakıştan kaçınma, görsel mesafe
Mimari değer: Pencere yönlenmesi, yükseklik ayarı
Mimari eser: Pencere

Tablo 3: Pencerenin mahremiyet bağlamındaki karşılıkları

3.2 Kültürel yaşamın mekânsal yansımaları
Mekân, anlatılarda gündelik yaşam biçimleriyle bütünleşmiş bir düzen olarak yer alır. 

Mevsimsel ritüeller, aile yapısı ve toplumsal alışkanlıklar mimari kullanım biçimlerine yön 
vermiştir. Kültürel süreklilik, bu kullanımlar üzerinden mekâna yansımıştır.

3.2.1 Avlu ve mevsimsel ritüeller
Yazları avluda yatardık geceleri... Yatakların avluya çıkma zamanı, diye bir tak-

vim başlangıcı vardı o taş kentin, bir zaman işareti... Yaz habercisi sıcakların, yavaş 
yavaş başlamasıyla birlikte, ev içlerinde tatlı bir telaş başlardı. Bir çeşit taşınma ha-
zırlığına benzerdi bütün koşuşturmalar. Avluya çıkmanın ilk habercisi eve çağrılan 
hallaçlardır. Yaz yatakları ve yorganları farklı olur; yazın pamuklu, kışın yünlü yatak-
larda yatılır. Kış yorganları kalın, yaz yorganları ince olur. Yazla birlikte yün yataklar 
kaldırılırdı ortadan. Defalarca yıkanıp, arapsabunuyla ovulmuş avlunun taş zeminine 
büyük brandalar, yer örtüleri serilir, bunların üzerinde denkliklerden çıkarılan yatak-
ların, yorganların, yastıkların pamukları attırılırdı…(Mungan, 2002: 36)

Bu anlatıda avlu, gündelik yaşamın merkezine yerleşmiş çok işlevli bir mekân olarak 
yansıtılmıştır. Buna göre kentlilerin yaşam kültüründe komşuluk ilişkilerinin, aile yapısının, 
uyku ritüeli önemli yer tutar.  Burada uyumanın bir takvim başlangıcı niteliğinde olduğun-
dan söz edilmiştir. Mevsim değişimiyle günün çoğunluğu avluda geçeceği için burayı yeni 
yaşam alanı hâline getirmenin ev sakinleri için öneminden bahsedilmiştir. Kent kültürün-
de bu geçiş döneminin bir parçası olarak hallaçlardan söz edilmiştir. Konutların en önemli 
mekânlarından olan avlunun kültürel işlevlerine değinilmiştir. Yorgan kaldırma döneminde 
yünleri havalandıran hallaç adı verilen kişilerin, avluda bu eylemi gerçekleştirmesi anlatıl-
mıştır. Avlu’nun kültürel işlevleri aşağıdaki şekilde betimlenebilir (Tablo 4).

Toplumsal değer: Aile yapısı, ritüeller
Toplumsal norm: Mevsim geçişlerinde ev içi düzenin değişmesi
Mimari değer: Dış mekânın dönemsel yaşam alanına dönüşmesi
Mimari eser: Avlu

Tablo 4: Avlunun kültürel bellek bağlamındaki karşılıkları

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

224

3.2.2. Dam ve geçici yerleşim

Ardından tahtlar, ya da tahta divanlar çıkarılırdı avlulara. Geçen yıllardan kalan-
ların tahtaları onarılır, yıkanır, ovulur, güvercin pislikleri, rüzgârın getirdikleri, za-
manın kiri temizlenir, üzerlerine yatak döşek serilmeye hazır hale getirilirlerdi. Ya da 
onarılmayacak kadar aşınmışlarsa, yenileri ısmarlanırdı marangozlara. Tahta divanlar, 
tek kişilik ya da iki kişilikken; taht adı verilen daha büyükleri, çok çocuklu kalabalık 
aileler içindir. Üstelik taht, daha görkemlidir, tahta birkaç küçük basamakla çıkılır 
örneğin, dört yanı ahşap parmaklıkla çevrilidir, parmaklıklar düz olmayıp, oymalarla 
süslenmiştir ve dört köşesinde kalın ahşap direkler, sütunlar vardır. Bunlara bembeyaz 
cibinlikler gerilir hem sinekten korur uyuyanları hem de mahrem gözlerden... Tahtlara 
birkaç yatak birden serilir. Ev içlerinde geceleri uyku tutmamaya başladı mı, herkes 
damlara çıkmaktan, avlularda yatmaktan söz etmeye başlar. (Mungan, 2002: 37)

Bu anlatıda dam, yaz sıcaklarında dış mekâna taşan yaşamın bir uzantısı olarak yer alır. 
Taht adı verilen büyük oturma ve yatma platformları, hem işlevsel hem de simgesel birer 
mekânsal ögedir. Kalabalık ailelerin birlikte vakit geçirebildiği bu yapılar, konfor, mahremi-
yet ve birliktelik ihtiyaçlarına göre biçimlenmiştir. Cibinliklerin estetik ve işlevsel kullanımı, 
mekânda aynı anda hem koruma hem de görünmez olma arayışının izlerini taşır. Dam burada 
mevsimsel bir yaşama biçiminin parçası olarak kullanılmaktadır (Tablo 5).

Toplumsal değer: Aile yapısı, mahremiyet, konfor
Toplumsal norm: Yaz gecelerinde dam kullanım pratiği
Mimari değer: Yükseltilmiş açık alanda geçici uyku düzeni
Mimari eser: Dam, taht, cibinlik

Tablo 5: Damda mevsimsel yaşam ve geçici yerleşim pratiği

3.2.3 Kuyular ve su kültürü
Mardin’de büyüdüğüm evin avlusunda derin bir kuyu vardı. Orada birçok evin 

kendine ait kuyusu olur; her kuyu kendi su kaynağının dışında, geniş damları boydan 
boya çevreleyen, her yıl özenle bakımı yapılıp temizlenen olukların taşıdığı yağmur 
sularıyla da beslenirdi. Dam oluklarının en önemli sorunu sık sık temizlenmesi gere-
ken güvercin pislikleriydi; çocukluğumun Mardini’nin göğünden güvercinler, kumru-
lar, kırlangıçlar eksik olmazdı (…) Avlularına güvercinlik, kuş barınağı kuran merak-
lılar mevsim dönümlerini burada besledikleri kuşlarla izlerdi. Çam ağaçlarının, gül 
dallarının serin gölgesinde gezinip avlu içlerindeki havuzların başında kanat çırpan 
kuşlar çocukluğumun değişmez imgelerindendir. (Mungan, 2015: 68).

Mungan burada geleneksel Mardin evlerinin avlusunda bulunan ve su kaynağı ola-
rak kullanılan kuyulara değinmiştir. Kuyu, işlevsel yönünün ötesinde kültürel ve gündelik 
yaşamla iç içe geçmiş bir öğedir. Burada evlerin kendine ait kuyulara sahip olması, suya 
erişimin bireysel sorumlulukla ilişkilendiğini gösterir. Olukların temizlenmesi gibi düzenli 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



bakımlar ise ortak yaşam alışkanlıklarının bir parçasıdır. Kuyu kültürü, havuz kullanımı ve 
bahçedeki bitkiler ortak yaşam alanı olan avlu içerisinde oluşmaktadır. Ayrıca bu coğrafyada 
günlük yaşamın bir parçası olan güvercin yetiştirme alışkanlıklarının mekânı şekillendirdiği, 
bu nedenle damlardaki su tahliye sisteminin de buna göre tasarlandığı görülmektedir (Tablo 
6).

Toplumsal değer: Komşuluk İlişkileri
Toplumsal norm: Yağmur suyu toplama, kuyu temizliği
Mimari değer: Su döngüsüne entegre yapı kurgusu
Mimari eser: Kuyu, oluk

Tablo 6: Kuyunun gündelik yaşam içindeki yeri

3.3 Mekânın duyusal izleri
Murathan Mungan’ın anlatılarında mekân, duyularla hissedilen, zamanla örülen ve bel-

lekte iz bırakan bir deneyim alanı olarak okuyucunun karşısına çıkar. Mekânın anlatımı koku, 
ses, ışık, ısı, dokular ve zaman algısı gibi unsurlar üzerinden şekillenir. Bu bağlamda çalış-
mada mekân hissedilen ve yaşanan bir ortam olarak ele alınmıştır. Dolayısıyla bu bölümde 
yer verilen anlatılar, mekânı hissettirilen zaman, duyular yoluyla biçimlenen atmosfer ve 
bireysel etkileri yönüyle değerlendirilmiştir. 

3.3.1. Koku
Yazın kavurucu öğle sonralarında, büyük evlerin en korunaklı, en serin yeri olan 

kilerlere, arka odalara pamuk yataklar, sabun kokan bembeyaz örtüler, pikeler serilir; 
başucumuza, bakır maşrapalar, güğümler içinde iri buz parçalarının yüzdüğü ayranlar 
bırakılırdı. Akşamın serinliğine kadar herkes, her ev, her yer, bütün şehir derin bir 
uykuya dalardı. Akşamüstü serinlik çıktığında avludaki derin kuyudan su çekerek evi 
yıkardık; taşlardan sıcak tüterdi., (Mungan, 2002: 18)

Bu anlatılarda mekân, kokular, sıcaklık farkları ve fiziksel temas yoluyla duyumsanır. 
Serin hava akımının tenle teması, sabun kokusu ve dokulu örtüler, yaz mevsimine özgü gün-
delik düzeni çağrıştırır. Evin serin kalan bölümlerinde dinlenmek, soğuk içecekler hazırla-
mak ve gün sonunda evi yıkamak gibi uygulamalar, hem konfor arayışını hem de tekrar eden 
alışkanlıkları yansıtır. Mekân kullanımı, iklim koşullarına duyarlı bir düzen içinde şekillen-
miştir (Tablo 7).

Toplumsal değer: Konfor, ritüeller
Toplumsal norm: Yaz aylarında serin ve korunaklı alanların kullanımı
Mimari değer: Hava akışı ve serinlik sağlayan mekânsal kurgu
Mimari eser: Kiler, serin iç mekânlar

Tablo 7: Kilerin yaz mevsimine özgü duyusal ve mekânsal kullanımı

ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

225

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

226 227

3.3.2. Gece anlatıları
O kıraç sessizliğiyle güneşe komşu evlerin serin ayvanlarında oturup, bütün uf-

kun yalnızca bir bozkır olduğu o taşkentte insanlar birbirlerinin masallarını dinliyor, 
birbirlerinin masallarına inanıyorlardı. Sıcağın hiçbir şeyi, hatta zamanı bile kımıldat-
madığı o kızgın öğleüzerlerinde ya da bol yıldızlı gecelerin, damlara, avlulara serilmiş 
bitişik yataklarında fısıldaşan masallar bütün uzaklıkları yakın ediyordu, bütün düşle-
ri gerçek.(Mungan, 2002: 20)

Yukarıda sözü edildiği üzere, mekânın kullanımı komşuluk ilişkileriyle bütünleşerek 
kültürel hafızanın bir taşıyıcısına dönüşmüştür. Bu anlatıda zaman algısı, sessizlik ve anlatı-
lan sözlü masallar üzerinden kurulmuştur. Sessizlik ve sıcak, mekânı durağan bir hâle getir-
miştir. Masallar, bu durağanlığın içinde bellekte yer eden ortak ritim oluşturmuştur. Damlar 
ve avlular, masalların, sözlerin ve sessizliğin iç içe geçtiği kültürel hafızanın bir taşıyıcısına 
dönüşmüştür (Tablo 8).

Toplumsal değer: Komşuluk ilişkileri, ritüeller
Toplumsal norm: Gece saatlerinde ortak masal anlatımı
Mimari değer: Açık alanın duygusal kullanımı
Mimari eser: Dam, avlu

Tablo 8: Gece anlatılarında dam ve avlunun ortak hafıza mekânı olarak kullanımı

3.3.3 Isınma ve ortak mekân
Bazı evlerde topraktan yapılma orta mangalının üstüne kalın bir örtü, battaniye ya 

da ince bir yorgan atılır, etrafında halkalanan ev ahalisinin ısınmak içine bacaklarını, 
ayaklarını uzattığı bir tür sıcak çadır kurulurdu. Bu mangalın hem ısıyı dışarı veren 
hem de üstüne örtülen battaniye ya da yorganın ateşle doğrudan temasını engelleyen 
gene topraktan yapılmış delikli bir kapağı vardır. (Mungan, 2015: 164)

Bu bölümde anlatılan kış mevsimine özgü ısınma düzeni, iç mekânın ortak yaşama göre 
yeniden kurulduğunu gösterir. Mangal çevresine yerleştirilen örtülerle oluşturulan sıcak alan, 
hem fiziksel konforu sağlar hem de aile bireylerini bir araya getirir. Bu yerleşim, yapısal bir 
çözülme değil, birlikte ısınma eylemiyle şekillenen deneyime dayanır. İç mekân, burada or-
tak yaşamın ve mevsimsel alışkanlıkların taşıyıcısı haline gelir (Tablo 9).

Toplumsal değer: Aile yapısı, ritüeller, konfor
Toplumsal norm: Kış aylarında ortak ısınma kültürü
Mimari değer: Isı merkezli yerleşim düzeni
Mimari eser: Mangal, ortak oturma düzeni

Tablo 9: Mangal etrafında kurulan ortak mekân düzeni

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

226 227

4. Değerlendirme
Çalışma, Mazumdar ve Mazumdar (1994)’ın toplum ve mimarlık ilişkisini açıklamak 

için kullandığı toplumsal değerler, toplumsal normlar, mimari değerler ve mimari eserleri 
kapsayan ilişki modeli üzerinden ilerlemiştir. Bu şekilde dört aşamalı bir süreç oluşturul-
muştur. Bu süreç, toplumsal değerlerin yer aldığı soyut uçtan mimari eserlerin bulunduğu 
somut uca doğru ilerletilmiştir. Bu ilerleyişte, kültürel unsurların özellikle folklorik ögeler 
aracılığıyla mimariye nasıl yansıdığı incelenmiş ve toplumun kimliğine dair izler aranmıştır.

Mungan’ın eserlerinde toplumsal değerlerin zamanla toplumsal normlara dönüşerek mi-
mari tercihlere nasıl yansıdığı, bu sürecin kültürel ve mekânsal dönüşümlerle hangi noktada 
kesiştiği analiz edilmiştir. Tablo 10’da, çalışma modeline uygun bir analiz süreci uygulanmış-
tır. Bu model, toplumsal değerlerin mimari unsurlara aktarılma sürecini sistematik bir şekilde 
değerlendirerek kent kültürünün ve mekân kullanımının zaman içindeki değişimini anlamaya 
yöneliktir. Toplumsal değerler, toplumsal normlar, mimari değerler ve mimari eserler başlıkları 
altında yapılan bu değerlendirmeler aşağıdaki tabloda toplu halde gösterilmiştir (Tablo 10).

Tema Toplumsal 
Değerler

Toplumsal 
Normlar Mimari Değerler Mimari 

Eserler

Konut ve Mekânsal Aidiyet
Avlu ve Mevsimsel 

Ritüeller
Dam ve Geçici Yerleşim
Isınma ve Ortak Mekân

Aile Yapısı
Kuşaklar arası 

süreklilik, geniş 
aile kurgusu

Konutun fiziksel 
yapısının kuşaklar 
arası birlikteliği 

destekleyecek biçimde 
kurgulanması

Kuşaklara 
ev sahipliği 

yapan 
konut, toplu 
kullanıma 
uygun taht 

ve avlu.

Konut ve Mekânsal Aidiyet Statü

Aile reisinin 
sosyal statüsüne 

bağlı olarak 
belirlenen konut 

yerleşimi

Konutun büyüklüğü 
ve kent içindeki 

konumunun sosyal 
göstergelere göre 

planlanması

Görkemli 
cephe, 

mahallelere 
açılan çok 

yönlü kapılar

Abbaralar ve Geleneksel 
Sokak Dokusu

Kuyular ve Su Kültürü
Gece Anlatıları

Komşuluk 
İlişkileri

Kadın-
erkek ayrımı 
gözetilerek 

kurulan yakın 
komşuluk 
ilişkileri.

Kadın ve erkek 
kullanımına göre 

ayrıştırılan mekânların 
bulunması ile ritüel 

ve sosyal etkinliklerin 
komşularla 

ortak alanlarda 
gerçekleşmesi.

Açık 
kamusal 

geçiş 
alanları, 
damlar, 
avlular

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

228

Pencereler ve Mahremiyet
Dam ve Geçici Yerleşim Mahremiyet

Kamusal ve özel 
alan ayrımına 
yönelik güçlü 

normlar

Sokak-ev ilişkisini 
sınırlandıran yüksek 
duvarlar, içe dönük 

avlu düzeni ve 
mekânların cinsiyet 

rollerine göre ayrılması 

Avluya 
açılan 

pencereler, 
yüksek 
duvarlı 
yapılar, 

dolaylı görüş 
sağlayan 
pencere 

yerleşimi

Abbaralar ve Geleneksel 
Sokak Dokusu

Dam ve Geçici Yerleşim
Koku

Isınma ve Ortak Mekân

Konfor

İklim koşullarına 
uyum sağlamak 
adına gölgelik 
ve serin alanlar 

oluşturma 
ihtiyacı

Hava akışını 
destekleyen geçiş 
alanları, serin iç 

hacimler ve mevsimsel 
kullanıma uygun açık 

alan düzenlemeleri 

Abbaralar, 
serin kilerler, 
geçişli sokak 

dokusu, 
merkezi 
ısınma 

elemanları

Avlu ve Mevsimsel 
Ritüeller

Dam ve Geçici Yerleşim
Koku

Gece Anlatıları
Isınma ve Ortak Mekân

Ritüeller

Geleneksel 
yaşam 

pratiklerine bağlı 
olarak gelişen 

ritüeller

Zamanla tekrarlanan 
davranışların mekânda 

yer edinmesi

Su depolama 
sistemleri, 
kuyular, 
oluklar, 
geniş taş 
döşemeli 
avlular, 
damlar

Tablo 10: Murathan Mungan’ın Eserlerinde Mardin Kültürü ve Mimarlık İlişkisi

Mardin mimarisine etki eden toplumsal değerler ve normlar, Murathan Mungan’ın eser-
leri üzerinden folklorik ögeler aracılığıyla okunmuştur. Davranış kalıplarının mimari ürüne 
dönüşüm süreci bu kültürel ögeler ışığında değerlendirilmiştir.

Çalışmada tespit edilen toplumsal değerler aile yapısı, statü, komşuluk ilişkileri, mah-
remiyet, konfor ve ritüellerden oluşmaktadır. Bu değerlerin mimari eser oluşumundaki et-
kisine bakıldığında değerlerin dinamik olabileceği ve zaman içinde değişip dönüşebileceği 
unutulmamalıdır. Değerlendirme sürecinde mimari eserler ile toplumsal değerler arasında-
ki karşılıklı etkileşim belirginleşmiştir. Mekânsal kullanımda aile üyeleri arasındaki roller 
belirleyici olmuş, odaların sabit işlevlerden çok kullanıcı ihtiyacına göre şekillendiği esnek 
bir iç düzen gözlenmiştir.  Konutun konumu ve büyüklüğü, sosyal görünürlükle ilişkilen-
dirilmiş, mekân sadece yaşama alanı değil toplumsal kimliğin göstergesi olarak da işlev 
görmüştür. Komşuluk ilişkileri günlük yaşamın özel alan sınırlarını aşarak ortak mekânlara 
taşınmasına zemin hazırlamıştır. Masal anlatımı, kolektif ritüeller ve mevsimsel geçişler 
bu etkileşimi pekiştirmiştir. İçe kapalı avlu düzeni yoluyla toplumsal cinsiyet rollerine 
uygun bir iç-dış mekân ayrımı kurulup mahremiyet sağlanmıştır. Konfor ihtiyacı iklime 
uygun serin ve korunaklı mekânların oluşturulmasını zorunlu kılmıştır. Zamana bağlı ola-
rak tekrar eden uygulamalar mekâna geçici işlevler kazandırmıştır. Yatakların damlara ta-
şınması ve avlunun ritüel alanına dönüşmesi mimarinin folklorik pratiklerle iç içe geçtiğini 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



göstermiştir. Bu kapsamda yapılan içerik analizinde her anlatı kesiti ilgili olduğu tematik 
değere göre sınıflandırılmıştır. Bu tematik sınıflamayla mekân anlatılarının hangi toplum-
sal değerleri öne çıkardığı sistematik biçimde değerlendirilmiş, her bir mekânsal unsurun 
edebî temsilinin arkasındaki kültürel ve işlevsel anlam katmanları görünür kılınmıştır.

Mimari eserler ve değerler, toplumsal normlardan etkilenirken bu normların dönüşü-
müne de katkıda bulunmaktadır. Örneğin, avlular mahremiyet sağladığı gibi sosyal ilişki-
leri güçlendiren mekânlar olarak işlev görmüştür. Benzer şekilde abbaralar iklimsel konfor 
sağlanması için bir çözüm sunarken, Mardin’in kentsel dokusunu biçimlendiren bir öge 
haline gelmiştir.

Burada mimarlık kültürel boyutlarıyla öne çıkmaktadır. Mimarlığı somut ve teknik mi-
mari yaklaşımlarla ele almanın ötesine geçerek kültürel olarak kent belleğindeki yansıma-
ları çerçevesinde değerlendirmek, bu kentin geleneksel dokusuna işaret etmiştir. Özellikle 
mahremiyet, konfor ve komşuluk ilişkileri gibi kavramlar, mekânsal organizasyonun temel 
belirleyicileri olmuş ve geleneksel Mardin konutlarında içe kapalı bir düzenin gelişme-
sini sağladığı görülmüştür. Geniş aile yapısı ve komşuluk ilişkileri göz önüne alındığın-
da, buradaki mimari eserlerin yaşam biçimine göre şekillendiği Mungan’ın otobiyografik 
eserlerine de yansımıştır. Geleneksel Mardin evlerinde yaşayan bölge insanlarının istek ve 
ihtiyaçlarına göre yaşam pratikleri ördükleri ve bu yönde çözümler ürettikleri görülmüştür.  

Sonuç 
Çalışmada Mardin’in zengin kültürel yapısının mimarideki izleri, Murathan Mungan’ın 

Paranın Cinleri ve Harita Metod Defteri adlı eserleri merkezinde incelenmiştir. Mungan’ın 
eserlerindeki mekân tasvirlerinin, Mardin’in kültürel ve mimari kimliğiyle örtüştüğü nok-
talar ortaya konmuştur. Mardin’in kendine özgü geleneksel konut örneklerinin kentin 
toplumsal değerlerinin, kültürel birikiminin bir sonucu olduğu ve folklorik mirasının so-
mutlaşmış bir yansıması olduğu tespit edilmiştir. Mungan’ın söz konusu eserlerinde yer 
alan Mardin anlatılarında da aile yapısı, statü, komşuluk ilişkileri, mahremiyet, konfor ve 
ritüeller gibi toplumsal değerlerin kültürel belirleyiciler olarak öne çıktığı görülmüştür. 
Yazara ilham kaynağı olan kentin folklorik yapısı, bu anlatıların atmosferine doğrudan 
yansımıştır. Bu bağlamda, edebiyatın mimari hafızayı koruma ve kültürel mirası gelecek 
kuşaklara aktarma işlevi önemli bir bulgu olarak öne çıkmıştır. Mardin’in toplumsal de-
ğerleri ve normları, Mungan’ın metinlerine yalnızca tema düzeyinde değil, mekân belleği 
ölçeğinde de etki etmiştir. 

Özellikle mahremiyet, konfor ve aile yapısı gibi kavram ve değerlerin geleneksel ko-
nutlarda mekânsal biçimlenişi etkilediği gözlemlenmiştir. Bu olguların; avlu, mutfak ve 
servis alanlarının kullanımı ile kapı ve pencere açıklıklarının yönü, yüksekliği ve yer-
leşimi gibi mimari bileşenler üzerinde belirleyici rol oynadığı tespit edilmiştir. Tematik 
kodlamaya göre en sık tekrar eden değerlerden biri olan konfor, iklimsel uyum ve yaz 
aylarında mekânın yeniden işlevlendirilmesi gibi mimari yaklaşımlarla öne çıkmıştır.  Aşa-
malı olarak incelenen metinlerde toplumsal değerlerin mimari esere dönüşürken geçirdiği 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

230 231

süreç anlaşılır hâle gelmiştir.  Mardin’in kendine özgü dokusunun ve kimliğinin korunması 
için referans alınabilecek toplumsal değerler belirlenip ön plana çıkarılmıştır. Bu çalışma, 
edebî eserlerin mimari mirasını anlamada analitik bir araç olarak kullanılmasının önemini 
vurgulayarak gelecekte yapılacak disiplinlerarası araştırmalar için de yol gösterici olabile-
cektir. Bu ve bunun gibi çalışmalar, Mardin’in kültür turizmi açısından tanıtılmasında da 
kullanılabilecek ve edebiyatın bu konudaki etkisinin gözlemlenmesi açısından da işlevsel 
olabilecektir. 

Sonuç olarak Murathan Mungan’ın Paranın Cinleri ve Harita Metod Defteri eserlerinin 
izinden giderek Halikarnas Balıkçısı’nın Bodrum’u gibi Murathan Mungan’ın Mardin’i ve/
veya Murathan Mungan’ı yetiştiren Mardin bağlamında kültürel bir “kalıtı” daha Mardin 
kent belleğine kaydetmek mümkündür.     

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale, orijinal veriler temelinde hazırlanmış özgün bir araştırma 

makalesidir. Daha önce hiçbir yerde yayımlanmamış olup başka bir yere yayımlanmak üzere gönderil-
memiştir. Yazar, araştırma sürecinde etik ilkelere ve kurallara uymuştur.
Yazarların katkı düzeyleri: Birinci yazar %50, ikinci yazar %50.
Etik komite onayı: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur.
Finansal destek: Çalışmada finansal destek alınmamıştır.
Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır.
Research and publication ethics statement: This article constitutes an original research paper based 
on original data. It has neither been published previously nor submitted for publication elsewhere. The 
author has adhered to ethical principles and guidelines throughout the research process. 
Contribution rates of authors to the article: First author %50, second author %50.
Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study.
Support statement: No financial support was received for the study.
Statement of Interest: There is no conflict of interest between the authors of this article.

Kaynakça 
Akarsu, H.T., & Erdoğan, N. (2020). Edebiyatta mimarlık. 2. Baskı. YEM Yayın.

Alioğlu, E. F. (2003). Mardin: Şehir dokusu ve evler. Tarih Vakfı. 

Atik, D., & Erdoğan, N. (2007). Geleneksel Konut Mimarlığını Etkileyen Sosyo-Kültürel Faktörler: 
Edirne’de Şinasi Dörtok Evi. Trakya Üniversitesi Fen Bilimleri Dergisi. 8(1), 21-27.

Çevirme, H. (2022). Murathan Mungan Bir Kültürel Okuma Denemesi. Kriter.

Davutoğlu, E. (2019). Kültürel turizmin bir yerel kalkınma aracı olarak sürdürülebilirliğinin Mardin 
kenti örneği üzerinden incelenmesi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] Gazi Üniversitesi Fen Bi-
limleri Enstitüsü.

Dinç, M., & Yolcu, M. A. (2024). Kentsel Mekânların Folklorik İşlevleri: Çanakkale Örneği. Folklor 
Akademi Dergisi, 7(3), 1032-1048. doi.org/10.55666/folklor.1542429

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

230 231

Eco, U. (2012). Anlatı Ormanlarında Altı Gezinti (K. Atakay, Çev.) Can.

Erdal, T. (2015). Sedat Veyis Örnek’in öykülerinde “mekân” algısı. folklor/edebiyat, 21(82), 377-392.

Fallah Tafti, F., Rashid, M.M, &  Rodes, S. (2024). Socio-Cultural Dynamics of Dwelling in Persian 
Architecture: A Critical Review of Components of Culture, Interrelations, and Layers. Deakin Uni-
versity. Conference contribution. https://hdl.handle.net/10779/DRO/DU:26054245.v1

Gehlot, K., Mishra, S. A., & Trivedi, K. (2018). Literary architecture. International Journal of     
  Research - Granthaalayah, 6(10),121-129. doi.org/10.29121/granthaalayah.v6.i10.2018.1169

Google Earth. (2024). Mardin [Uydu görüntüsü] Google. https://earth.google.com/web/ (Erişim tarihi: 
29.03.2024).

Havik, K. (2012). Urban literacy: A scriptive approach to the experience, use and imagination of place. 
TU Delft. Delft University of Technology.

Kaya, E. (2007). Kentleşme ve kentlileşme. Okutan.

Koçak, H. (2011). Kent-Kültür İlişkisi Bağlamında Türkiye’de Değişen ve Dönüşen Kentler. Sosyal 
Bilimler Araştırmaları Dergisi, 6(2), 259-269.

Mazumdar, S., & Mazumdar, S. (1994). Societal Values and Architecture: A Socio-Physical Model 

of Interrelationships. Journal of Architecture and Planning Research, 11(1), 66-90.
Mazumdar, S., & Mazumdar, S. (1999). ‘Women’s Significant Spaces’: Religion, Space, and Commu-

nity. Journal of Environmental Psychology, 19, 159-170.

Moslund, S. (2010). The presence of place in literature – with a few examples from Virginia Woolf. Ak-
tuel Forskning. http://static.sdu.dk/mediafiles//F/3/9/%7BF39578E6-7C8B-49BA-B7BE-3244D3
CC3884%7DPlaceInLiterature.pdf

Mungan, M. (2015). Harita metod defteri. Metis.

Mungan, M. (2002). Paranın cinleri. 5. Baskı. Metis.

Öktem Erkartal, P. (2021). Reading the Spatial Organization of Yalvaç Tıraşzade Mansion Thro-
ugh Cultural Codes. Journal of Architectural Sciences and Applications, 6(1), 11-24. https://doi. 
org/10.30785/mbud.801122

Örer, G. (1993). İstanbul’un kentsel kimliği ve değişimi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] İstanbul 

Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri Ensitüsü.

Özdemir, N. (2009). Turizm ve Edebiyat. Milli Folklor, (82), 32-49.

Rapoport, A. (1998). Using “culture” in housing design. Housing and society, 25(1-2), 1-20.

Sazyek, E. (2013). Refik Halit Karay’ın Anahtar Adlı Romanında Mekân İmgeleri. folklor/edebiyat, 
19(73), 131-145.

Stephenson, L. (2010). Decorating Fiction: Edith Wharton’s Literary Architecture. University of Toron-
to Quarterly 79(4), 1096-1104. doi.org/10.1353/utq.2010.0259.

Terzoglou, N.I. (2018). Architecture as meaningful language: Space, place and narrativity. Linguistics 
and Literature Studies, 6(3), 120–132. doi.org/10.13189/lls.2018.060303

Tolan, B. (1978). Toplum bilimlerine giriş. Kalite Matbaası.

Türk Dil Kurumu (2023). Güncel Türkçe Sözlük. https://sozluk.gov.tr/ (Erişim tarihi: 10.12.2023).   

Uğurlu, S.B. (2007). Bellek, tarih ve kültür: Murathan Mungan’da Mardin imgesi. Uluslararası İnsan 
Bilimleri Dergisi. 4(2), 1-23.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Gül Şebnem Tutal-Fatma Demet Aykal



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

232 233

Uygur, H.K. (2014). Mardin’in Geleneksel Eğlencesi: Leyli Gecesi. Milli Folklor, 13(102), 86- 98

Yazıcı, M. (2016). Değerler ve Toplumsal Yapıda Sosyal Değerlerin Yeri. Firat University Journal of 
Social Sciences, 24(1), 209-223. doi.org/10.18069/fusbed.10221

Yeler, S. (2021).  Cinlerin İstanbul’u. N. Erdoğan,  H.T. Akarsu, T. Özbursalı (Ed.) Çağdaş Türk edebi-
yatında mimarlık (s. 262-266) YEM Yayın.

Yücel Besim, D., & Songür Dağ, E. (2025). Halikarnas Balıkçısı’nın Bodrum’daki Miras ve Kalıtlarının 
İzini Sürmek ve Güncel Bir Sunum Önerisi. folklor/edebiyat, 31(122), 487-516. doi.org/10.22559/
folklor.3873

Weber, M. (2003). Şehir/modern kentin oluşumu (M. Ceylan, Çev.) Bakış.

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).




