
ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

100 101

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.4882

Araştırma makalesi/Research article

Kültürel Mirasın Aktarımı Bağlamında               
Klasik Türk Şiirinin Geleneksel Sözsüz Seyirlik 

Oyunlara Katkısı Üzerine

On the Contribution of Classical Turkish Poetry to 
Traditional Non-Verbal Demonstrations in the Context of 

the Transmission of Cultural Heritage

      Kürşat Şamil Şahin* 

Öz
Günümüzde kaybolmaya yüz tutmuş olan sözsüz oyunlar somut olmayan kültürel 
mirasın tanımı bağlamında gösteri sanatları başlığı altında incelenebilir. Gösteri sa-
natları usta çıraklık ilişkisi içinde aktarılması gereken -ve özellikle de sözsüz oyun-
lar- beceri isteyen bir kültürel mirastır. Aynı zamanda geçmişten günümüze sözsüz 
oyunların detayları literatür taramasıyla da ortaya çıkarılabilmekte ve bu çalışmalar 
kültürel mirasın yaşayabilirliğine destek olmaktadır. Sözsüz oyunlara dair rastlanan 
detaylar nedeniyle, SOKÜM’ün koruma yaklaşımı bağlamında derleme, arşivleme, 
kuşaktan kuşağa aktarımı sağlama ve yaşayan kültürün bir parçası haline getirme 

	 Geliş tarihi (Received): 16-10-2024  Kabul tarihi (Accepted): 05-06-2025 
*	 Doç, Dr. Bartın Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. Bartın-Türkiye/ Assoc. Prof. 

Dr., Bartin University, Faculty of Literature, Department of Turkish Language and Literature. kursatsamil@
hotmail.com. ORCID ID: 0000-0002-0141-5748 



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

102

hedeflerine klasik Türk şiirinin katkı sağladığı söylenebilir. Divan şairinin seyirlik 
oyunlara yüklediği anlamları ve bu oyunlara bakış açışını tespit etmek için yapıla-
cak çalışmalar hem oyunların uygulama biçiminin hem de klasik Türk şiirinin daha 
iyi anlaşılmasını sağlayacaktır. Bunun yanı sıra oyun-sanat ilişkisine kültürel miras 
ve gelenek çerçevesinden bakmayı kolaylaştıracak ve klasik şiirin kültürel mirasın 
sürdürülebilirliğini sağlayan yönüne ışık tutacaktır. Seyirlik oyunlara yönelik araş-
tırmalarda, genellikle surnâmeler başta olmak üzere bazı gezi yazıları ve tarih ki-
tapları kaynak olarak kullanılmıştır. Divanlar üzerinde bu konuda ayrıntılı inceleme 
yapılmadığı ve bu oyunların somut olmayan kültürel miras bağlamında yeterince ele 
alınmadığı söylenebilir. Çalışmada, divan şairlerinin kaynaklığında bu oyunlara bak-
mak, oyunların şiirlere nasıl yansıdığını tespit etmek ve şiirlerden hareketle seyirlik 
oyunların uygulanış biçimine dair ipuçları yakalamak ve sözsüz seyirlik oyunların 
yeniden canlandırılmasına (revitalization) katkı sağlamak hedeflenmektedir. Seyirlik 
oyunların kültürel yaşamda ifade ettiği anlamlar üzerinde durulduktan sonra Osmanlı 
dönemi kültürel hayatının bir parçası olma ve kültürel devamlılığı sağlama bağla-
mında temsil değeri olan sözsüz seyirlik oyunlardan bahsedilecektir. Tanık beyitlerle 
cambazlık, gözbağcılık, dans, güç gösterisi,  akrobasi ve denge gösterisi, hayvanlarla 
icra edilen oyunlar gibi gösterim sanatlarının -bir söylem unsuru olarak ve gündelik 
yaşamın yansıtılması bağlamında- nasıl ele alındığı üzerinde durulacaktır. 
Anahtar sözcükler: cambaz, hokkabâz, sirk, eğlence, SOKÜM 

Abstract
Nonverbal plays, which are about to disappear today, can be examined under the 
title of performing arts in the context of the definition of intangible cultural heritage. 
Performing arts -especially nonverbal plays- are a cultural heritage that needs to be 
passed on in a master-apprentice relationship and requires specialized skills. At the 
same time, the details of nonverbal plays from the past to the present can also be 
revealed through literature review, and these studies support the viability of cultural 
heritage. Due to the details of nonverbal plays, in the context of the conservation 
approach of intangible cultural heritage; it can be said that classical Turkish poetry 
contributes to the goals of compiling, archiving, transferring from generation to 
generation and making it a part of living culture. Studies to determine the meanings 
that “Divan” poets attribute to theatrical plays and their perspective on these plays 
will provide a better understanding of both the practice of these plays and classical 
Turkish poetry. In addition, it will make it easier to look at the play-art relationship 
from the framework of cultural heritage and tradition, and shed light on the aspect 
of classical poetry that ensures the sustainability of cultural heritage. In studies 
on theatrical plays, some travel writings and history books, especially the “sȗr-
nȃmes”, have been used as sources. It can be said that there has not been a detailed 
study on the “Divans” on this issue and that these games have not been adequately 
addressed in the context of intangible cultural heritage. The aim of the study is to 
examine these plays by taking “Divan” poets as a source, to determine how the 
plays are reflected in the poems, to get clues about the way the nonverbal plays are 
applied based on them, and to contribute to the revival of the nonverbal theatrical 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



plays. In this research, the meanings of theatrical plays in cultural life will be 
emphasized, and the wordless spectacle plays, which have the quality of being a 
part of the cultural life of the Ottoman period and have representation value in the 
context of ensuring cultural continuity, will be mentioned. It will be emphasized 
how performing arts such as acrobatics, conjuring, dance, power show, balance 
shows, and games performed with animals are handled with witness couplets - as 
an element of discourse and in the context of reflecting daily life.
Keywords: acrobat, juggler, dance, entertainment, ICH

Extended summary
Classical Turkish poetry reflects the cultural values and everyday life of the society in 

which it was produced through a rich array of similes, metaphors, imagery, and conventional 
literary motifs (mazmuns). The discourse constructed in classical Turkish poetry mirrors the 
performance contexts and practices of nonverbal performative plays. As such, it contributes to 
the revitalization, transmission, preservation, and documentation of this cultural heritage from 
past to present.

Numerous references to nonverbal performative plays—an integral part of social 
entertainment culture—are found throughout classical poetry. Beyond standalone works that 
depict public festivities, poets incorporated concepts related to entertainment culture into 
their divans as central poetic elements to express their inner worlds. Essentially, classical 
poets utilized performative plays to concretize their emotions, thoughts, and imaginations, 
while simultaneously portraying the rituals and performance practices associated with 
entertainment in their time.

This study explores not only the emotions expressed through nonverbal performative 
plays in poetry but also the specific features of these plays and the artists’ performance 
styles. Accordingly, a selection of significant divans and mesnevis from the 13th to the 19th 
centuries was analyzed, supported by the ‘Contextual Index and Functional Dictionary of 
Historical and Literary Texts’ (Lehçediz). Relevant couplets referring to these performances 
were selected and discussed within a broader context.

The primary aim of this study is to explore the relationship between performance and 
art through the lens of cultural heritage and tradition, shedding light on the role of classical 
poetry in ensuring the sustainability of intangible cultural heritage. Through selected couplets, 
the study highlights how performative arts, such as acrobatics, illusionism, dance, displays of 
strength, balance acts, and animal-based performances, were represented within the context of 
everyday life.

Entertainment and play are cultural domains that align with the characteristics of societies 
capable of developing their traditions and practices. Within the context of daily life, these two 
concepts should also be considered dynamic forces that sustain, transmit, and transform cultural 
values. Nonverbal performative plays, as a form of performing arts, lie at the intersection 
of entertainment and play culture, representing a traditional structure that addresses societal 
needs for humor, excitement, and artistic expression. In Turkish culture, this representation 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin

ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

103



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

104 105

and its associated conventional framework—rooted in shamanic rituals, puppet shows, and 
wedding ceremonies—have continued uninterrupted through modernization and beyond. 
While performative arts have functioned as lived practices within social life, they have also 
survived as poetic elements in literature.

Through the use of mazmuns, classical Turkish poetry provides detailed descriptions of 
performative plays and their reenactments. Poets often idealized themselves, the beloved, and 
the rival as metaphorical performers. By portraying figures such as acrobats (cambaz), jugglers 
(hokkabâz), fire performers (âteşbâz), bowl balancers (kâsebâz), and other entertainers, they 
indirectly expressed the roles of lover, beloved, and rival. In doing so, they incorporated cultural 
elements from daily life into their couplets with remarkable precision. These poetic references 
offer valuable insights into the social life and entertainment practices of the period.

For instance, acrobatics in classical poetry are frequently used as metaphors and are 
regarded as visual elements that enrich the world of mazmuns. The historical significance 
of acrobatic performances in everyday rituals is emphasized through such depictions. Poetic 
portrayals commonly describe jugglers (tâsbâz) wearing long garments with concealed 
compartments for bowls used in tricks; dancers (çengî) bending backward, striking their 
heels, and swaying their hips; bowl balancers spinning dishes on sticks while tapping them; 
and fire performers placing flaming swords into their mouths. These depictions point to the 
ritualistic origins of dance and performance in religious or magical ceremonies, which later 
became central to nighttime entertainment in Ottoman society. Classical poetry often draws 
associations between dancers and literary symbols such as fate, the beloved, or the wind, 
inspired by the movements of the dance.

Thus, classical Turkish poetry not only represents nonverbal performative plays as part of 
a metaphorical system but also reflects the enduring nature of these arts as traditional structures 
of intangible cultural heritage. Within this framework, it becomes evident that the detailed 
depictions of nonverbal performative plays found in classical poetry can make meaningful 
contributions to contemporary research on Turkey’s intangible cultural heritage. These poetic 
sources may assist in elaborating elements in the national heritage inventory, supporting living 
practitioners, and revitalizing lost traditions. Furthermore, they provide a historical foundation 
for proposing the inclusion of nonverbal performative plays in UNESCO’s Representative List 
of the Intangible Cultural Heritage of Humanity on behalf of Turkey.

Giriş
Somut olmayan kültürel miras insan yaşamının -neredeyse insanlık tarihiyle eş zamanlı 

ilerleyen süreçte- kültüre bağlı olarak gizil/birleştirici bir güç halinde devamını sağlamıştır. 
Bugün gelinen noktada sözlü kültür ve somut olmayan kültürel miras, gündelik yaşamda, 
eğitimde, kültürel endüstrileşmede arka planda kalmış; kültürel değişimin bir parçası 
olmaktan uzaklaşmıştır. Sözlü kültürün işlevi, hayatın değişik noktalarındaki çeşitli sosyal 
gruplar tarafından farklı değerler atfedilse de, yazılı olana göre ikinci planda kalmıştır 
(Goody, 2009: 128). 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

104 105

Kültürel mirasın korunmasına yönelik bütün girişimler, insanın yıkma-inşa etme, unut-
ma-belleği koruma arzusu arasında kaldığı paradoksal yanını gösterir. Bu çelişkiye insanlığın 
ilerleme düşüncesine ve pratiklerine bağlı kalarak devam ettirdiği rasyonel süreç ivme ka-
zandırmıştır. Boş zaman olgusuna anlam kazandıran eğlence kültürü, rasyonel hayatı kesinti-
ye uğratmasa da kendi dinamiklerinden, oluşturduğu ritüellerden beslenerek devam-değişim 
ilişkisinin ayrıntılarını sunma niteliğine sahiptir. Bu nitelik eğlenceyi, bir taraftan aşinalık 
içerdiği (geleneksel yapıya sahip olduğu) diğer taraftan değişime açık özelliklere sahip oldu-
ğu için kültürel mirasın bakiyelerinden biri olarak ön plana çıkarır.

Yirminci yüzyılın ikinci yarısından itibaren insan ve toplumun değiştiğini ifade etmek 
için de kullanılan kültürel endüstri olgusu, kültürün heterojen bir yapıya dönüşmesini arzular. 
Bu arzu, sözlü kültürün ve somut olmayan kültürel unsurların heterojen yapı içinde erimesi-
nin önünü açar. Kültürün değişim süreçlerinde kaybolma tehlikesi ile karşılaşan unsurların 
artmasıyla somut ve somut olmayan kültürel mirasın korunmasına yönelik kurumsal çabalar 
artmıştır (Oğuz, 2013: 104). Bu çabalar somut olmayan kültürel miras belleğini oluşturmaya 
yönelik her ayrıntıyı dikkatle incelemiştir. Gösteri sanatları, doğa ve evrenle ilgili bilgi ve 
uygulamalar, dille birlikte sözlü gelenekler ve anlatımlar, el sanatları geleneği, toplumsal 
uygulamalar, ritüeller ve şölenler somut olmayan kültürel miras olarak belirlenmiştir (Oğuz, 
2013: 60). Belirlenen kültürel miras alanlarından biri de oyunlardır. 

Gündelik yaşamın sınırları içinde boş zamanın kaliteli bir biçimde değerlendirilmesine 
hizmet eden oyun, insan için yaşamı eğlenceli ve yaşanabilir hale getirir. Geniş bir anlam 
alanına sahip olmakla birlikte gündelik yaşamda, geçiş dönemlerinde, eğlencelerde ya da boş 
zamanı değerlendirmede önemli bir rol üstlenen oyun; aynı zamanda edebiyatta, felsefede, 
siyasette ve sanatta da çeşitli formlarda yer almıştır. Oyunun ontolojik olarak ne olduğu hak-
kında farklı görüşler vardır.

Oyun başlangıçta dinî alan içinde miydi, din dışı alana sonradan mı taşındı, başından beri 
profan bir yapıya mı sahipti, gündelik yaşamda ve çeşitli bağlamlarda insanın yaptığı her ha-
reket ya da girdiği rol bir oyun kabul edilebilir mi gibi sorular araştırma konuları içinde yer al-
mıştır.  Bu bağlamda oyunun tanımına genel olarak bakılacak olursa oyun, “belli kuralları olan, 
yetenek ve zekâ geliştirici, iyi vakit geçirmeye yarayan bir eğlence; tiyatro ve sinemada sanat-
çının rolünü yorumlama biçimi, temsil ve piyes; müzik eşliğinde yapılan hareketler; şaşkınlık 
uyandıran hüner; hile, entrika, kumar; çevikliğe dayanan her türlü yarışma; rakibi yenmek için 
yapılan şaşırtıcı hareketler” (Çağbayır, 2016: 4514) gibi anlamlarda kullanılmaktadır. Tecrübe 
etme, tecrübeden anlam çıkarma, tecrübeye anlık değişkenlere göre yeniden biçim ve düzen 
verme pratiğini de karşılayan oyun kavramında iki yön ön plana çıkmaktadır. Oyun ya bir “ya-
rışma” ya da “bir şeyi temsil ve yansıtma”dır. Bir eylem, gösterim ya da yarış olarak yapılabilir. 
Gösterilerde ise oyunu izleyerek deneyimleyen seyirciyi eğlendirme, hayrete düşürme, hoş va-
kit geçirerek etkileme amaçlanır. Oyunda bireyin oyuncu olarak katılımı esas iken gösteride se-
yirci sürece müdahil olmayan bir gözlemci konumundadır. Seyirci doğrudan gösterim sürecine 
dâhil olmasa da “alkışlar, tepkiler ve çıkardığı seslerle” oyuncuyu veya gösteriyi yapanı olumlu 
ya da olumsuz etkileyebilir. Bu nedenle “oyun, oyuncu ve seyirci”yi bir bütün olarak düşün-
mek gerekir. Özellikle seyirlik oyunlarda seyircinin dikkati ve coşkusu doruğa çıkabilmektedir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

106 107

Böylece seyircinin gösteriyi yapanın (icracının) motivasyonunu ve icrasını (performans) önem-
li derecede etkilediği söylenebilir. Bu çalışmanın konusu olan “seyirlik oyun” (And, 2012: 30) 
ifadesi seyredilen oyunları diğerlerinden ayırmak için kullanılmaktadır. Seyirlik oyunlar “dra-
matik olan”, “dramatik olmayan” ya da  “sözlü” ve “sözsüz” olmak üzere ikiye ayrılır. Taklidin 
ön plana çıktığı “Karagöz, kukla, meddah, ortaoyunu, tuluat tiyatrosu ve köy oyunları” sözlü; 
“cambazlık, gözbağcılık, dans, güç gösterisi, akrobasi ve denge numaraları, hayvanlarla gösteri 
vb.” ise sözsüz seyirlik oyunlardır  (Boratav, 1995: 182; Düzgün, 2014: 156). 

Oyun olgusunun içerdiği anlam ve pratikleri büyük ölçüde barındıran seyirlik oyunlar; 
eğlence kültürünün, en geniş manada gündelik hayatın panoramasını sunar. Gündelik hayatı 
oluşturan kültürel dinamikleri de görünür kılar. Kültür, bir olgu ve pratik olarak biraz da 
gündelik yaşama göre yeniden üretilen ritüellerden yararlanarak yaşar. Yeni bir seyirlik oyun, 
bellekte önceden yer edinmiş bazen belleğin kendisi olan ritüellerin bir parçasına dönüşür. 
Boratav, seyirlik oyunlar ile gündelik yaşam ilişkisini 

Seyirlik oyunlar sadece eğlence vesilesi ve aracı, hayal ürünü, gelip geçici şeyler değil-
dir; onlar, toplumun günlük sorunlarından, tasalarından, kaygılarından, sevinçlerinden, 
işlerinden, üretim ve tüketim çabalarından, törelerinden, törenlerinden ayrılamaz. Bir 
kelime ile halkın yaşamıyla kaynaşmışlardır; onunla bir bütün halindedirler ve ancak 
toplumun yaşamının türlü yönleriyle bir arada incelenerek değerlendirilip yorumlana-
bilirler (1995: 224) biçiminde özetler. 

Böylece kültürel üretim; bellek, ritüel ve gündelik yaşamla ilişkilendirilebilir. Bu bağ-
lamda kültürel miras olarak gündelik yaşamda ve özel alan olan eğlence kültüründe yer alan 
sözsüz seyirlik oyunların geçmişten günümüze icra biçimindeki değişim, dönüşüm ve çeşit-
lenmesine bakmamız gerekmektedir. 

Sözsüz seyirlik oyunların kültürel kökenine kamlık-şamanlık uygulamalarında rastlanmakta-
dır. Hatta şamanlara verilen adlardan biri de “oyun”dur. Orta şamana “orta-oyun”, yüce şamana 
da “uluhan-oyun” deniliyordu. Şamanın eylemi gösteri temellidir, yani bir tiyatro gibidir. Şaman 
inandırıcılığını sağlamak için seyirciyi gerçek zaman ve mekândan koparıp kendi oluşturduğu 
dünyaya çeker. Şamanın bu gösterilerdeki icrasını Banu Ayten Akın şu şekilde ifade eder: 

Şaman, gösterisini gündüz ya da gece loş bir ışık altında yapar. Tanrılar ve ruhlarla ilişki-
ye girme esnasında sihri kullanır. Gökyüzüne yükselme, ruhların sesini taklit etme, onlar-
la pazarlığa girişme ve diyaloglar hepsi teatral atmosfer yaratılarak elde edilebilir. Ken-
dinden geçerek yaratılan coşkunluk durumu, hayvan hareketlerinden oluşan dans figürleri 
teatral öğelerdir. Davulu ve şarkısı ile eşlik ettiği ayininde o hem ozan, hem de oyuncudur. 
Öte yandan gerekli olsun ya da olmasın akrobatik hünerlerini sergilediği görülür. Bir yıla-
nı, bir ipi kaybetmek, kılıç üstünde ya da ateş üstünde yürümek, kafasına kesilmiş görün-
tüsü vermek hepsi bir vecd hali içinde ortaya çıkan büyüleyici gösterilerdir (2011: 9-10).

Sözsüz seyirlik oyunların tarihi arka planını görmemize yardımcı olan diğer kaynaklar 
arasında bulunan Türk ve İslam dünyasına ait resim ve minyatürlerden bazı oyunların çok es-
kiye dayandığı anlaşılmaktadır. Gösteri sanatları ya da sirk sanatları gibi kavramlarla da ifade 
edilen sözsüz seyirlik oyunlar; XVI. yüzyıldan XVIII. yüzyıla kadar Osmanlı şenliklerinde 
önemli bir yer edinmiştir (Sekmen ve Arık Ateş, 2016: 21). Gösteri sanatlarının şenliklerde 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

106 107

yer alması, eğlence anlayışı ve gündelik yaşam üzerinden inşa edilen kültür olgusunun prati-
ğe nasıl dönüştürüldüğü ile ilgilidir. Bu dönüşüm, toplumların kültürel tasarımlarını ritüeller 
üzerinden nasıl görünür kıldıklarını da ortaya koyar. 

Sözsüz seyirlik oyunlar, Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi-2003 
(SOKÜM) Madde – 2: Tanımlar altında “Gösteri Sanatları” içinde sınıflandırılmakta ve araş-
tırmalar bu yönde yapılmaktadır (URL-1). Bu sözleşmeye 2006 yılında taraf olduktan sonra 
Türkiye, kültürel miras araştırmaları konusunda önemli çalışmalar yapmış ve 2008 yılından 
başlamak üzere “İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası Temsilî Listesi”ne 27 unsuru 
kaydettirmeyi başarmıştır. Bu bağlamda Türkiye’nin Somut Olmayan Kültürel Miras Ulusal 
Envanteri’nde güncel olarak bulunan Geleneksel Seyirlik Sanatlar ve Oyunlar aşağıdaki tab-
loda yer aldığı şekliyle kaydedilmiştir. 

Unsur Grup 
Başlık Adları

Grup Kodu Unsur Adları
Envanter 

No
İl Envanteri 
Unsur Sayısı

Geleneksel 
Seyirlik 

Sanatlar ve 
Oyunlar

1.030 Meddahlık 1.030.01 3
1.030 Karagöz 1.030.02 3
1.030 Kukla 1.030.03 2
1.030 Geleneksel Sirk Sanatları 1.030.04 7
1.030 Geleneksel Mehter 1.030.05 2
1.030 Köy Seyirlik Oyunları 1.030.06 46
1.030 Oda Oyunları ve Oyun Çıkarma Geleneği 1.030.07 6
1.030 Orta Oyunu 1.030.08 1

Toplam Unsur: 8
Toplam Kayıt 

Sayısı: 72

Tablo-1: Türkiye’nin Somut Olmayan Kültürel Miras Ulusal Envanteri, Geleneksel Seyirlik Sanatlar 
ve Oyunlar Bölümü (URL-2)

Ayrıca envanterde takvime bağlı inanış, kutlama ve gelenekler, 21 unsur ve 85 kayıt; 
geleneksel festival ve şenlikler, 5 unsur, 22 kayıt bulunmaktadır. Geleneksel seyirlik sanatlar 
ve oyunlar grubu içinde geleneksel sirk sanatları unsurları içinde yer alan 8 unsur cambaz-
hane/körmük geleneği yerel ad başlığıyla Ankara, İstanbul, Antalya, İzmir, Konya, Bursa 
ve Edirne illerinin dosyalarına kayıtlı gözükmektedir. Ancak cambazhane/körmük geleneği 
içinde yer alan oyunlara ait detaylar bu listelerde yer almamaktadır. Körmük geleneği, genel 
anlamda seyircilerin önünde icra edilen her türlü eğlendirici seyirlik oyunları kapsamaktadır.

 Klasik Türk şiiri de içinde bulunduğu toplumun kültürel değerlerini, gündelik yaşam 
içinde türlü teşbih, mecaz, hayal ve mazmunlarla birlikte yansıtmıştır. Bu bağlamda oyun 
kültürünü, pratiği olan bir kavram ya da kültürel değerlerin korunması ve aktarımı olarak 
değil; dil malzemesi ve benzetme unsuru olarak ele aldığı görüşü klasik Türk şiirine bütüncül 
bir yaklaşım değildir. Böylece klasik Türk şiirinin inşa ettiği söylemin, bir kültürel miras ola-
rak sözsüz seyirlik oyunların icra ve bağlamlarını geçmişten günümüze yansıttığı, bu kültürel 
mirasın yeniden canlandırılması (revitalization), aktarımı, korunması ve belgelenmesine kat-
kı sağladığı söylenebilir. Şiirlerde; sosyal hayatın bir parçası olan eğlence kültürünün görünür 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

108 109

kılındığı seyirlik oyunlara çok sayıda gönderme yapılmıştır. Şenliklerin anlatıldığı müstakil 
eserlerin1 dışında şairler, divanlarında eğlence kültürüne ait kavramları kendi iç dünyalarını 
yansıtmak için şiirlerinin temel unsuru haline de getirmişlerdir. Aslına bakılırsa divan şairleri 
kendi duygu, düşünce ve hayallerini somutlaştırmak için seyirlik oyunlara başvurmuşlar-
dır. Bununla birlikte dönemin eğlence ritüellerinin nasıl icra edildiğini tasvir etmişlerdir. Bu 
çalışmada; şairlerin şiir malzemesi haline getirdiği sözsüz seyirlik oyunların onların hangi 
duygularına tercüman olduğunun yanı sıra, şiirlerde bu oyunların kimi özelliklerine ve oyun-
cuların (icracıların) icra biçimlerine dair bilgiler de ortaya konulacaktır. Çalışmada oyunlara 
dair örneklerin seçiminde 13. yüzyıldan 19. yüzyıla kadar öne çıkan divan ve mesneviler ta-
ranmış, ayrıca “Tarih ve Edebiyat Metinleri Bağlamlı Dizin ve İşlevsel Sözlüğü”nden (Leh-
çediz) yararlanılmıştır. Bu noktada oyunların icrasına dair bilgiler barındıran başlıca beyitler 
belirlenmiş ve konu genel bir çerçevede ele alınmaya çalışılmıştır. 

Bu çalışmanın amacı; oyun-sanat ilişkisine kültürel miras ve gelenek çerçevesinden 
bakmak ve klasik şiirin kültürel mirasın sürdürülebilirliğini sağlayan yönüne ışık tutmaktır. 
Çalışmada, tanık beyitlerle cambazlık, gözbağcılık, dans, güç gösterisi,  akrobasi ve denge 
gösterisi, hayvanlarla icra edilen oyunlar gibi gösterim sanatlarının gündelik yaşamın yansı-
tılması bağlamında nasıl ele alındığı üzerinde durulacaktır.

Klasik Türk şiirinde sözsüz seyirlik oyunlar
A.	 Âteşbâzlık
Ateşle gösteri yapan veya şenliklerde donanma fişeklerini hazırlayan kişilere âteşbâz 

denilmektedir. Fişek hazırlayanlara fişekbâz adı da verilir. Fişekler tek başına yapılıp kulla-
nıldığı gibi bir gösteri haline getirilip bazı dekorlara, insan, hayvan vb. tasvirlerine bağlanıp 
fırlatılırdı. Mesela kale ve kule tasvirlerine yerleştirilen fişekler, hurma ağacı şeklinde bir tas-
vir ve etrafına bağlanmış fişekler, gemilere ve çektirilere yerleştirilmiş fişekler, gözlerinden, 
kafalarından, burun ve kulaklarından fişekler fırlayan yedi başlı ejderhalar, ayı, eşek ve kuş 
gibi canlı hayvanlara bağlanan fişekler, tiryaki denilen yarı sarhoş insanlara bağlanan fişekler 
vardır. Fişekler çıkardıkları sese ve şekle göre isimlendirilmiştir. Kaynaklarda 70 civarı fişek 
ismine rastlanılmaktadır (Arslan, 1990: 342-343). Eğlence meclislerinin vazgeçilmezi olan 
âteşbâzlar tarafından hazırlanan bu türden çalışmalara “ateş işi” denilmektedir. Metinlerden 
anlaşıldığına göre günümüzdekileri aratmayacak derecede renkli ve zengin gösteriler yapıl-
maktadır (Şentürk, 2017: 409).

Osmanlı toplumunda bayramlarda, mesire yerlerinde düzenlenen eğlencelerde ve bil-
hassa donanma şenliklerinde âteşbâzların izleyicilerin ilgisini çektiği bilinmektedir. Evliya 
Çelebi XVII. yüzyıldaki eğlencelerde âteşbâz ve fişekçilerin gösterilerini “havaî fişekçiler 
esnafı” başlığı altında uzun uzun anlatmaktadır (Kahraman, 2006: 565-566).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

108 109

Fotoğraf 1: Havaî fişek gösterileri (And, 1982: 49)

Âteşbâzların hazırladığı içinden rengârenk fişeklerin çıktığı “dahme” diye bir dolap vardır. 
Bu fişeklerin “gül-efşân (gül saçan), mâhtâb (ay ışığı), âsumânî (göğe ait, mavi)”, nergis, gül-
rîz, fevvâre, serçek gibi çeşitleri bulunur. Bu kelimeler şiirlerde her iki anlamını çağrıştıracak 
şekilde yer alır. Patlayınca gül renkli ve şekilli alevler saçan fişeklere gül-efşân, ay gibi par-
layan donanma fişeklerine ise mâhtâb denir (Onay, 1993: 129). Mâhtâb, günümüzde maytap 
şeklinde kullanılmaya devam etmektedir.  Bâkî, bir âteşbâzın gül-efşân gösterisinden hareketle 
Oldı sahn-ı bâgda peydâ gül-efşânlar yine/Hâsılı döndi çemen bezminde âteş-bâze gül (Küçük, 
1994: 208) beytinde, bağdaki güllerin görüntüsünü tasvir eder. Şairler, aşk ateşi ve gökyüzüne 
yükselen ahlarını bir âteşbâzın gösterisine benzetirler. Necâtî, her gece gökyüzüne âsumânî 
fişek atan bir âteşbâz olduğunu söyler (Tarlan, 1992: 358). Âşıkların aşk ateşi gökyüzünü bir ay 
gibi aydınlatır, ayrıca onların ahları semayı masmavi kılar. Bu durumu Za’îfî, yine bir âteşbâzın 
mâhtâb ve âsumânî fişek gösterisi üzerinden tasvir eder (Akarsu, 1990: 161). Bağdatlı Rûhî 
âşıkların çilesini, âteşbâzların gösterilerde yanan kılıçlar kullanması ve bu alevli kılıçları ağız-
larına sokmaları üzerinden vurgular (Buyruk, 2015: 88). Bâkî, âteşbâzın ağzından ateşler çıka-
rıp etrafa yaymasını, rüzgârın gül yapraklarını dağıtması üzerinden tasvir eder (Küçük, 1994: 
17). Yahyâ Beğ, yapılan gösterilerin gece karanlığını aydınlatması ve geceyi gündüze çevirme-
sini, keskin bir ok gibi göğe yükselen fişeklerin çıkardığı kıvılcımların yağmur gibi yere inme-
sini tasvir eder (Şentürk, 2017: 409). Âteşbâzların koltuk altlarına yerleştirdiği bir düzeneğe 
neft (petrol) koyduklarını Şemsî’nin, kırlangıcı kervan yolunda bir âteşbâza benzettiği beytin-
den öğreniriz: Koltug altından ki neft-endâzdur/Kârbân yolında âteş-bâzdur (Kaplan, 2003: 
796).  Âteşbâzların su üzerinde gösteri yaptığını Rumelili Za’îfî, “Ayrılık hasretiyle ağladıkça 
gözlerimden ateş çıkar; sanki âteşbâz göz, suda ateş yakar” anlamındaki beytinde ifade eder: 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

110 111

Agladukça fürkatünde gözlerümden od çıkar/Âteş ışını yakar san suda âteş-bâz göz (Akarsu, 
1990: 116). Ateşle ilgili gösteriler, yangınları önlemek için su üzerinde veya deniz kenarında 
yapılmaktadır. Dürrî gösterilerin denizde yapıldığını şu şekilde ifade eder: Geh tüfeng ü tûp 
atup deryâya âteşbâzlar/Geh çıkup evc-i hevâya her fişekden bin şerer (Vural, 2020: 202 ).

Âteşbâzların eğlence kültürü içerisinde heyecan yaratan, tehlikeli ve seyircide heyecan 
uyandıran gösterileri klasik şiirde ateş kültü üzerine inşa edilen mazmun dünyasının bir par-
çası ve teşbih sanatının önemli unsurlarından biri olarak kullanılmıştır.

B. Cambazlık
Günümüzde ip üzerinde yürüyerek gösteri yapan kişiler için kullanılan cambaz sözcüğü, 

eskiden cânbâz şeklinde “canı ile oynayan” manasında türlü tehlikeli hünerler sergileyenleri 
tanımlamak için kullanılmıştır. Sadece ip üzerinde değil yerde; kılıç, hançer, çember vb. alet-
ler kullanarak tehlikeli gösteriler yapanlar ile direklere, dikili taşlara tırmananlara da cambaz 
denmiştir. İp cambazları için genellikle rismânbâz, resenbâz sözcükleri kullanılır. Cambazlar ip 
üzerinde yürüyen ve ipte gösteri yapanlar (rismânbâz, resenbâz), bir direk veya sütuna tırma-
narak gösteri yapanlar, ayaklarına ağaçlar takıp bunlarla yürüyerek gösteri yapanlar (Paçlebâz) 
olmak üzere üç bölümde sınıflandırılabilir. Cambazların yaptığı başlıca gösteriler şunlardır: ip 
üzerinde yürüme, ip üzerinde bağdaş kurma, ayağında bıçak veya hançerle ipte yürüme, sırtına 
insan veya hayvan alarak ipte yürüme, nalınla ipte yürüme, ip üzerine kazan koyup içine girme, 
ip üstünde kayık yürütme, ip üstünde koyun kesip kebap yapma, saçlarından ipe asılma, ipte 
beşikle sallanma, ipte tavla oynama,  dikili taşlara veya yağlı direklere tırmanma, ayaklarına 
uzun ağaçlar takarak yürüme (Arslan, 1990: 283; Özkan, 2005: 123; And, 1982: 139).

Fotoğraf 2: Cambazların gösterileri (And, 1982: 74)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

110 111

Düğünlerde ve çeşitli eğlencelerde seyircileri en çok etkileyen oyunlardan olan cambaz-
lığa dair klasik şiirdeki ilk örneklere 15. yüzyıl divanlarında rastlanmaktadır. Ayrıca cam-
bazlık yapan şairler de mevcuttur. Sehî Bey’in Heşt-Bihişt’inde Zencîrî, Fehmî ve Süvârî 
mahlaslı şairler cambazlıklarıyla anılmaktadır (İpekten ve Kut, 2017: 132, 157).  

Fakîrî, cambazlığın eğlence kültüründe yaygın bir müessese olarak kabul gördüğünü 
kanıtlayan mısralarında, canlarını tehlikeye atan bu cambazların ellerinde urganları ile şehir 
şehir dolaşıp gösteri yaptıklarını söyler: Nedür bilür misin âlemde cân-bâz/Ki her birisi baş 
u câna kalmaz//Çözüp dilberleri kâküllerini/Gül üstine salup sünbüllerini//Uyup her asıla-
cakla yüriye/Şehirden şehre urganın süriye (Gök, 2019: 368). Şeyhülislam Yahyâ, “Ey mah 
(sevgili), gönlüm zülfünde gamzen ile eğlenir, (sanki) cambaz gibi ip üzerinde kılıç ile oy-
nar” anlamındaki beytinde cambazların ip üzerinde kılıçla gösteri yaptıklarını belirtir: Zül-
fünde gönül gamzen ile eglenür ey mâh/Cân-bâz gibi tîg ile oynar resen üzre (Kavruk, 2022: 
334). Kılıçla birlikte bu gösterilerde ayrıca hançer ve çemberin kullanıldığını, gönlünü bir 
cambaza benzeten Karamanlı Aynî, zülf-çember ve müjgân-hançer benzetmesinden hareket-
le ifade eder. Şair beyitte, çevresine hançerler yerleştirilmiş çemberlerin ortasından atlayan 
bir cambaz tasviri yapar: Oynar dil-i Aynî senün zülfünle müjgânunda dost/Çenberlerinden 
atılur cân-bâz olupdur hançere (Mermer, 2020: 548). Yerleştirilen bu hançerler çemberin iç 
kısmını darlaştırmakta ve gösteriyi daha da zorlaştırmaktadır. Cambazların vücudunun esnek 
olduğu ve geriye doğru eğilip kendilerini bir çember haline getirebildiklerini Tâcîzâde Cafer 
Çelebi, “Dostun misk kokulu kakülü, kıvrılıp çember oldu; sanki o, güzellik hengamesinde 
(eğlencesinde) bir cambazdır” anlamındaki beytinde tasvir eder: Gûyiyâ hengâme-i hüsn içre 
bir cânbâzdur/Kim eğilüp oldı çenber kâkül-i müşkîn-i dost (Erünsal, 2018: 160). Yüksek 
bir yere iple asılı bulunan çemberler üzerinde türlü oyunlar sergileyen cambazlara “mevzûn-
bâz” da denilmektedir. Bunlar çemberlerden düz bir şekilde atlamazlar genellikle takla atar-
lar ya da kendi etrafında dönerek geçerler (Şentürk, 2017: 499-500).

Manzumelerde kimi zaman cambazlığa klasik şiirin mazmun odaklı penceresinden ba-
kılmış ve tenasüp sanatı bağlamında cambazla ilgili hayallerde çember, kılıç, ip, hançer gibi 
kelimeler beraber zikredilmiştir. Cambazın gösteri yaparken kullandığı araçlarla sevgilinin 
saç, kaş ve kirpik gibi güzellik unsurları arasında ilgi kurulmuştur. Bu güzellik unsurları 
yaralayıcı ve öldürücü özellikleriyle ön plana çıkar. Âşık canı pahasına da olsa aşkından 
vazgeçmez. Bu yüzden o, canını hiçe sayması bakımından bir cambaz gibi düşünülür. Ru-
melili Za’îfî, “cân-bâzlar” redifli gazelinde âşığı temele alarak (Akarsu, 1990: 93-94), Zâtî 
de yek-âhenk bir gazelinde sevgiliyi cambaza benzeterek ve cambazlığa dair malzemelere 
göndermelerle bunu ifade eder (Çavuşoğlu ve Tanyeri, 1997: 338-339). Cambaz; âşık ve 
sevgili başta olmak üzere şiirlerde felek, dünya, âh, güneş, hayal, hilal ve gönül gibi kavram-
lara benzetilir. Cambaza dair benzetme ve hayallerde âşıkların gönlünün sevgilinin saçlarına 
bağlanmaları ön plana çıkmaktadır. Nef’î, cambazların gösterilerde takla attıklarını ve ip 
üzerinde dönüp durduklarını (Akkuş, 2018: 277), Ahmed Paşa, âşığın girye ve âhı ile yağmur 
ve rüzgâr arasında bir ilgi kurup yağmurlu, rüzgârlı bir ortamda cambazın gösteri yapama-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

112 113

yacağını vurgular (Tarlan, 1992: 174). Cambazların ip üzerinde yürürken gösterilerini daha 
etkileyici kılmak için ayaklarına hançer, kılıç gibi kesici aletler taktıklarını Gelibolulu Mus-
tafa Âlî’nin, feleği ayaklarına kılıç bağlamış bir cambaza, ahının dumanını da bu cambazın 
üzerinde yürüdüğü ipe benzettiği şu beytinden anlıyoruz: Rîsmânı dûd-ı âhumdur degül yir 
yir şihâb/Baglamış pâyına cân-bâz-ı felek şemşîrler (Aksoyak, 2018: 697). Tâcîzâde Cafer 
Çelebi, bazı gösterilerde cambazın ayağına yağ sürdüğünü (Erünsal, 2018: 229); Hayretî, 
zenberek denilen yaylı sistemle cambazın kendisini uzağa fırlattığını (Musluoğlu, 2022: 
466); Seyyid Vehbî, cambazların gösterilerde bir ipten diğerine atladıklarını (Dikmen, 1991: 
638) belirtir. Yine Heşt-Behişt’te, iki cambazın karşılıklı gösteri yaptığı ifade edilir (İpekten 
vd. 2017: 157).

Klasik şiirde cambazlara dair sunulan bu ayrıntılar, cambaz gösterilerinin bir ritüel ola-
rak gündelik hayat içinde edindiği yerin tarihselliğine de işaret etmektedir. Klasik Türk şi-
irinde cambazlığın, büyük ölçüde benzetme unsuru olarak kullanıldığı, mazmun dünyasını 
tamamlayan bir görüntü biçiminde değerlendirildiği görülür. Bununla birlikte benzetme un-
surlarını oluşturan ayrıntıların pek çoğu cambazlık ritüellerini tasvir eder.

C. Dans: köçek, çengî, rakkâs ve kâsebâz 
Klasik Türk şiirine yansıyan önemli dansçılar; köçek, çengî, rakkâs ve kâsebâz gibi gös-

teri sanatçılarıdır. Köçek, gösterilerde kadın kılığına girerek dans eden erkek demektir ve 
günümüzde de bu gelenek bazı yörelerde yaşatılmaktadır. Kadınsı tavırlı ve uzun saçlı olan 
bu genç erkekler müzik eşliğinde dans ederler. Çengî tabiri ise çeng çalan sâzende, oyuncu 
kadın veya rakkâseler için kullanılır. Danslarda el, kol, ayak hareketleri ve dönme figürleri 
öne çıkmaktadır. Ortada dönen çengîler göbek atıp topuk çarparlar, vücutlarını titretirler, 
geriye doğru yatarak parlak tenlerini ve göğüslerini tüm çıplaklığıyla gösterirlerdi (Arslan, 
1990:313-314). 

Dansçılara gösterilerinde çalgıcıların yanında curcunabâzlar ve soytarılar da eşlik etmek-
tedir. Curcunabâzlar, muziplikleriyle insanları coştururlar. Ayrıca köçek ve curcunabâzlar 
dansın yanında taklitli oyunlar da ortaya koyarlar (Çobanoğlu 2018: 67). İbrahim Tırsî, her 
curcunaya sazende, tef çalan ve maskaranın lazım olduğunu söyler: Sâzende vü def-zen sana 
yardah ki gerekdür/Hep curcunaya lâzım olan kaşmeri toldur (Yılmaz, 2017: 75)2. Meydan-
da dans eden rakkâsenin tavırları veya çengîn sesi insanları kendine hayran eder. Seyirciler 
de coşup oynamaya başlar. Bâkî, “Aşk meclisinde; Zühre çengî, güneş deffâftır (tef çalan), 
küçücük nesneler, ne yapsın raks etmesin mi?” diyerek bu duruma gönderme yapar: Meclis-i 
ʿaşkunda çengî Zühre deffâf âfitâb/N’eylesün raks itmesün mi zerre-i nâçîzler (Küçük, 1994: 
112). 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

112 113

Fotoğraf 3: Çengîlerin gösterileri (And, 1959: 69)

Sazlı sözlü bu tür eğlencelerin genellikle gece yapılmasından dolayı çengî ve köçeğe dair 
anlatımlarda felek, ay, güneş ve Zühre gibi kavramlara göndermeler yer alır. Bilindiği gibi 
felekler döner ve bu özelliğinden dolayı da âşıklar feleği bir rakkâsa benzetirler. Nev’î, “bazı 
felekler çengî, bazısı rakkâstır; zamane baştan başa perdesâz oldu” diyerek bunu ifade eder: 
Felekler kimi çengî kimi rakkâs/Zamâne perde-sâz oldı ser-â-ser (Tulum ve Tanyeri, 1997: 
66). Müzik veya eğlenceyi temsil eden Venüs gezegeni (Zühre), Doğu minyatürlerinde elinde 
çeng (saz) tutan bir kadın şeklinde tasvir edilir (Şentürk, 2017: 512). Manzumelerde genellik-
le Zühre çalgıcı ya da dans eden genç bir kız veya kadın olarak karşımıza çıkar. Çengî zühre, 
al etek giyip yücelerde hükmünce oyunlar sergiler: Şafak sanma giyinmiş al eteklik çengî-i 
Nâhîd/Oyunlar gösterir devr-i kamer hükmünce bâlâda (Dikmen, 1991: 50). Ayrıca mecliste 
elden ele dolaşan kadehler de insanları bir dansçı gibi mest eder. 

Seyyid Vehbî aşağıdaki beyitlerinde; çengîlerin meydanda zurna, def ve dümbelek eşliğinde 
ellerinde çârpâre3 ile hem söyleyip hem oynadığı, el ve ayaklarıyla cilveli hareketler yaptıkları 
ve şallarıyla hünerler sergilediklerini tasvir eder: Çehâr-pâre-i rakkâs çık çık eyleyicek/Çıkardı 
nice oyun çengîyân-ı şevk-îcâd//Hurûş-ı velvele-i def ü deblek ü surnâ/Olurdı gulgule-endâz 
tâk-ı Seb’-i şidâd//İderdi el ile sad mâh-pâre bir kavlden/Ayag usûli ile cilve-i kıyâmet-zâd//
Göreydi anı ‘asâsın çehâr-pâre idüp/Virürdi şâl oyunına ridâsını zühhâd (Dikmen, 1991: 58).

Köçeklerin giyimleri hakkında Metin And şu bilgiyi verir: “ Sırma işlemeli saçaklı ipek 
kumaştan bir fistan; toka, süslü ipek kumaşla altın suyuna batırılmış kemer; sırtında ipek, 
sıçandişi işlenmiş gömlek, onun üzerine som sırma ile işlenmiş kadife veya al çuhadan dil-
me, başlarında da hasır fes üzerine ipek ve kıyıları sırma ile süslenmiş çevre giyerler” (And, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

114

1985: 209)4. Aynı şekilde şair Hamîd, köçeklerin telli pullu parlak elbiseler giyip meydanda 
fır fır döndüklerini belirtir: Telli pullu bir köçek par par yanar fır fır döner/Sürme gîsû süre-
rek par par yanar fır fır döner (Hamîd, g.126/1).

Şiirlerde bazı köçek isimlerine rastlanmaktadır (Hocaoğlu Alagöz, 2022: 235-237). Köçek 
kelimesi ayrıca genç derviş; ocağa yeni girmiş yeniçeriyi ifade etmek için de kullanılır. Bundan 
dolayı bu kelimenin geçtiği her beytin sadece dans ve gösteri bağlamında değerlendirilmesi ya-
nıltıcı olabilir. Fakîrî, Risâle’sinde dünya tekkesinin çerağı dediği köçeklerin, dervişlerin yanın-
da zamanla olgunlaşıp ehl-i hal olduklarını vurgular: Cihânun tekyegâhında köçekler/Şulardur 
kim baba yanını bekler//Niyâz itdükçe ehl-i hâl olurlar/Bu miskînlik-ile abdâl olurlar//Olardur 
tekye-i dehrün çerâgı/Baba postıdur anlarun yatagı (Gök, 2019: .359)

Kâsebâz, kâseleri parmaklarının ya da deyneklerin ucunda çevirerek dans eden beceri oyun-
cusudur (Nutku, 1983: 225). Zâtî “döner” redifli gazelinde bir halka şeklinde sıralanmış, hem 
kendileri dönen hem de ellerindeki çubuklarla kâseleri döndüren sanatçıların yaptığı gösteriyi 
ana hatlarıyla tasvir eder: Kâsebâzlar, tefçilerin eşliğinde bir eğlence meclisinde çubukların üze-
rine yerleştirdikleri nakışlı çini kâseleri döndürürler. Kâsebâz bir eliyle ucuna kâse yerleştirilmiş 
çubuğu tutarken diğer eliyle de kâseye vurarak onun devamlı dönmesini sağlar. Ayrıca kâseleri 
döndüren bu göstericiler, bir daire şeklinde sıralanmışlar ve kendileri de dönüp durmaktadır. Bu 
şekilde kâseler birbiri üstüne dönüp durur. Gösterinin sonunda -bazıları bahşiş vermeden kaçıp 
gitse de- seyircilerin çoğu bu sanatçılara bahşiş verir, üzerlerine para saçar. Bu bahşişler saye-
sinde kâsebâzlar hayatlarını idame ettirirler:“Yine hengâmede bir kâse-i nakkâşî döner/Yine bir 
Çîn harâcın getürür kâşî döner//Def tutar da’ireden mihr ile meh çarha girüp/Kâsenün şevk ile 
pür olup içi taşı döner...// Kâseler bir birinün üstine dönse nola kim/Çarhaya girse kişi üstine 
yoldaşı döner...//Nice döndürmeyeyin kâseyi billahi bana/Akçesi vü pulı vü etmegi vü aşı döner//
Beni seyr eyler iken akçe adın işidicek/Yönini anaruya ma‘reke kallaşı döner...//Akçe yagmur 
gibi hengâmeye yagmayıcağız/Kâse-bâzun dahi seyl-âba gözi yaşı döner”( Tarlan, 1967: 333). 

Şiirlerde kâsebâz, genellikle felek, rüzgâr, âşık, gül, karanfil, nergis, lale ve sevgiliye 
benzetilmiştir (Hocaoğlu Alagöz, 2021: 21-56). Ayrıca, XVI. yüzyıl şairlerinden Nev’î’nin 
kâsebaz redifli gazeli ile Gedizli Kabûlî’nin buna bir naziresi vardır.  Nev’î manzumede 
sevgiliyi bir kâsebâza benzeterek sevgilinin güzelliği ve âşıklara tavrı ile kâsebâzın hünerleri 
arasında bir ilgi kurar (Tulum ve Tanyeri, 1997: 331).

Temeli din ve büyüyle ilgili tören ve geleneklere dayanan dans ve dansçıların sergilediği 
gösteriler, Osmanlı toplumunda büyük ölçüde gece eğlencelerinin bir parçasıdır. Klasik şiir, 
dansçıları ve dans figürlerini tasvirî olarak ele almış,  felek, sevgili, rüzgâr gibi bazı mazmun-
ları dans figürlerinin çağrışımlarından yola çıkarak dansçılarla ilişkilendirmiştir.   

Ç. Gözbağcılık
Gözbağcı, el çabukluğu ve ustalıkla gerçekte olmayan bir şeyi oluyor gibi gösteren sa-

natçıdır (Nutku, 1983: 221). Gözbağcılık gösteren sanatçıya “şubedebâz” da denir. İbrahim 
Tırsî, “Ben mektepte gözbağcılık, hokkabâzlık yaparak Rifâiler gibi ağzımda akkor çiğne-
dim” diyerek Rifâilik göndermesi üzerinden gözbağcılık ve hokkabâzlığı tasvir eder: Mek-
tebde göz bagcılık hokka-bâzlık iderek/Ben Rifâ‘îler gibi ağzumda ahger çiğnedüm (Yılmaz, 
2017: 150). Rifâilerin zikir meclislerinde “burhan” denilen bazı kerametler vardır. Zikri yö-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

115

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin

neten derviş, şiş, tığ, kılıç gibi aletleri zikir yapan dervişlerin vücudunun değişik yerlerine 
saplar. Dervişler vücutlarına saplanmış bu aletleri tutarak zikre devam ederler. Ayrıca derviş 
yassı kaşık şeklindeki “gül” adı verilen ateşte kor haline getirilmiş demir parçasını yalar ya 
da dervişlerin çıplak vücutlarına temas ettirir. Bu zikirlerde, zehir içme, ateşe girme, ağızda 
cam parçaları çiğneme, vahşi hayvanlarla oynama gibi uygulamalara da rastlanır (Tahralı, 
2008: 101). Görüldüğü gibi beyitte yer alan bir kelimeyle gözbağcılık bütün yönleriyle tas-
vir edilmiş olur.  Gözbağcılar kullandıkları malzeme ve yaptıkları gösteriye göre hokkabâz, 
mührebâz, tasbâz gibi isimler almışlardır. 

Hokkabâz, el çabukluğu ile birtakım şaşırtıcı numaralar yapan sanatçıdır. Ayrıca onlar 
çeşitli nesneleri arka arkaya dengeli bir biçimde, doğru zamanlama ile hiç düşürmeden atıp 
tutarak ya da çevirerek gösteriler yaparlar (Nutku, 1983: 224). Hokka oyununda ters çevril-
miş üç kap ve küçük bir top kullanılırdı. Bu oyun iki şekilde sergilenirdi. Birincisi içinin boş 
olduğu gösterilen hokkadan topun çıkması, ikincisi ise seyircilerin içine top konulduğunu 
sandıkları hokkanın boş çıkmasıdır. Hokkabâzlar mendille eşyayı kaybetmek, paraları yok 
edip değiştirmek, boş tastan su dökmek, entarisinden sepetler dolusu sahanlar çıkarmak, bi-
rine bir emanet verip onu bir başkasında bulmak, havanda bir yüzüğü parçalayıp tekrar eski 
haline getirmek, ağzına ateş almak, eli ayağı bağlı girdiği çuvaldan bir tepsi yemek çıkarmak 
gibi gösteriler yaparlardı. Bu oyunlar hokkaların, topların sayısı veya boyutu değiştirilip to-
pun dışında başka nesneler kullanılarak daha da geliştirilmiştir. Top veya yumurta gibi yu-
varlak nesnelerle oyun yapanlara, mührebâz, beyzâbaz, yumurtabâz, yuvarlakbâz gibi adlar 
verilmiştir (And, 1959: 97). 

Fotoğraf 4: Hokkabaz gösterisi (And, 1959: 99)



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

116 117

Hokkabâzların kesenin içerisindeki yumurtaları el çabukluğuyla yok ettiğini Bâkî’nin, 
“Bugün lale, bağ meclisinde, bir hokkabâz gibi kâse içerisinde çiy tanelerini yok etti” anlamın-
daki şu beytinden anlıyoruz: Bir kîse içre lâle bu gün bezm-i bâğda/Gayb itdi jâle beyzâların 
hokka-bâzvâr (Küçük, 1994: 133). Tâcîzâde Cafer Çelebi, “Nergis, hokkabâz olup bazen kese-
den yumurta çıkarır, bazen de kâğıt içinde muza’fer (safranlı pilav) pişirir” anlamındaki bey-
tinde, hokkabâzların kâğıt içerisinde pilav pişirip seyircilere gösterdiğini söyler: Kîseden geh 
çıkarur beyza olup şu’bede-bâz/Kagıd içre bişürür gâh muza’fer nergis (Erünsal, 2018: 144).

Hokkabâzlıkta çeşitli nesneleri arka arkaya dengeli bir biçimde, hiç düşürmeden atıp tutmak 
veya çevirmek önemlidir. Gökyüzünde ay ve güneşin düzgün bir şekilde durup dönmesinden ha-
reketle felek bir hokkabâza benzetilir.  Revânî, “Dünyanın oyununa bakmayın aldanırsınız. Ay ve 
gün mühre (top), felek bir hokkabâz olmuş” diyerek buna gönderme yapar: Aldanursız bakmanuz 
bâzîçesine âlemün/Mühreler olmışdur ay ü gün felek bir hokka-bâz (Avşar, 2017: 264). Hâfız Ah-
med Paşa, hokkabâzların darılarla da gösteri yaptığını (Açıkgöz, 2017:112); Tâcizâde Ca’fer Çele-
bi, gösteriye başlamadan önce yere bir örtü serilip hazırlık yapıldığını belirtir (Erünsal, 2018: 304). 

Şiirlerde hokkabâz; sevgili, la’l, felek, ay, güneş, rüzgâr, gamze, nergis, lale ve âşığın âhına 
benzetilir (Hocağoğlu Alagöz, 2022: 188-194). Hokkabâz ve sihir söz konusu olduğunda ge-
nellikle sevgilinin ağzı ve dudakları üzerinde durulur. Hamdî, hokkabâzların yaptığı gösterinin 
etkileyiciliğini sevgilinin ağzından çıkan sözlerle kıyaslar (Özyıldırım, 1999: 35). Mevlana Eş-
ref, hokkabâzların ipleri bir yılan gibi gösterdiği (Pehlivan, 2001: 45); Ahmed Paşa, gösteriler-
de yüzük ve mühür kullanıldığı (Tarlan, 1992: 126); Nev’î, ağızlarından ateşler çıkardıklarını 
söyler (Tulum ve Tanyeri, 1997: 88). Emrî ise rüzgârı bir hokkabâza, goncayı kırmızı hokkaya 
ve çiy tanelerini gümüş toplara benzetir ve rüzgârın çiçekleri ve çiy tanelerini hızlı şekilde 
oynatıp savurması ile hokkabâzların, önünde bir kutu ve çeşitli renklerde top vb. araçlarla yap-
tıkları gösteriler arasında bir ilgi kurar: Gonca la‘lîn hokka sîmîn mührelerdir jâleler/Oynadur 
gül meclisinde hokkabâz olmış sabâ (Saraç, 2017:18). Azmîzâde Hâletî, hokkabâzların su ve 
hava kabarcıklarıyla (Kaya, 2017: 277); Edirneli Şevkî, su ve ateşle (g.176/6); Bağdatlı Rûhî de 
akreple gösteriler yaptıklarından bahseder (Canım ve Durmuş, 2018: 313).

Türk seyirlik oyunlarında yuvarlak taşlarla göz bağcılık ve el çabukluğu gösteren beceri 
sanatçısına ise mührebâz denir (Nutku, 1983:227). Bosnalı Sâbit mührebâzın bir topu kay-
bedip yerine onlarca top çıkarmasını, güneşin batıp yıldızların çıkması üzerinden “Mührebâz 
felek, güneş topunu gizleyip hokkasından binlerce beyaz yumurta (ışık, yıldız) çıkardı” di-
yerek tasvir eder: Nihân itdükde tob-ı âfitâbı mühre-bâz-ı çarh/Çıkardı hokkasından sad-
hezârân beyze-i beyzâ (Aydın, 2019: 1456). Mührebâza dair anlatımlarda gece, karga, felek 
vb. siyah çağrışımların ön plana çıkmasının sebeplerinden biri de onun siyah bir örtü üzerinde 
gösteri yapmasıdır. Zaten felek kara bir çarşaf, gök cisimleri de bunun üzerindeki mührelere 
benzetilir. Hüsrev ü Şîrîn’de, Şîrîn, bir bahane ile Ermen’den kaçar ve yedi gün at sırtında hiç 
durmadan yol alır. Takatsiz kalan Şîrîn’in dinlendiği gece tasvir edilirken mührebâz feleğin 
sandığını açıp kara bir sofra üzerine mühreleri (boncuk) dağıttığı ve sipihre eğlence sundu-
ğundan bahsedilir: Yidinci gün ki çerhün hokka-bâzı/Açup sandugını keşf itdi râzı//Kara nat’ 
üstine tagıtdı mühre/Meger hengâme arz eyler sipihre (Timurtaş, 1980: 60).  

Tâsbâz ise geniş entarisinin altına sakladığı boş ya da yemek dolu tasları çıkararak el 
çabukluğu ve gözbağcılık yapan beceri sanatçısıdır (Nutku, 1983:232). Genellikle derviş 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

116 117

kılıklı kişiler tarafından yapılmaktadır. Tasbâzlar hırkalarının altından çeşitli taslar, kap ka-
cak, güvercin ve çocuklar çıkarırlardı. Tâsların içi genelde yemek dolu olmaktadır (Arslan, 
1990:288). 

Şiirlerde felek, gökyüzü ve âşığın tâsbâza benzetildiği görülür. Tâsbâzların bol ve uzun 
bir elbise giyip bunun içindeki bölmelere koydukları taslarla türlü gösteriler yapmalarını 
Fehîm-i Kadîm, “Sırlara vakıf olan gönül, bir tâsbâz gibi hırka içinde çıplak kaldı” şeklinde 
şu beytinde ifade eder: Kaldı bir hırka içre uryân-ten/Tâs-bâzâne cân-ı âgâhı (Üzgör, 1991: 
284) Bu ifadelerden tâsbâzın gösterisinde hırka ve tasın dışında başka bir eşya kullanmadığı 
anlaşılmaktadır. Lamiî, feleği bir tâsbâza benzettiği Bursa Şehrengîzi’nde ağaçların da felek 
gibi tâsbâz olduğunu, eteklerinin altında ışığı gizlediklerini söyler: Felekveş tâs-bâz olmagın 
eşcâr/Kılurlar zîr-i dâmen setr-i envâr (İsen ve Burmaoğlu, 2011:100).  Nâ’ilî, güneşi  tasa, 
feleği de bir tâsbâza benzeterek “Ey felek bundan sonra güneş tâsını çıkarma, gönül ehli se-
nin gibi bir tâsbâza bakmaz” diyerek, gönül erbabının dünyaya meyletmeyeceği ve dünyanın 
oyunlarına kanmayacağını tâsbâzın gösterisi üzerinden vurgular: Çıkarma tâs-ı ser-i mihri ey 
felek min ba’d/Dil ehli sencileyin tâsbâza bakmazlar (İpekten, 2019: 316).

D. Güç gösterisi ve denge sanatları
Güç ve denge oyuncuları arasında şîşebâz, zûrbâz, perendebâz ve şemşîrbâzlar öne çık-

maktadır. Seyirlik oyunlarda şişeleri dengede tutarak çeşitli beceriler sergileyen oyunculara 
şîşebâz denilmektedir (Nutku, 1983: 232). Şîşebâzlar genelde bir testinin üzerine haç şeklin-
de tahtadan kolları olan bir alet koyuyorlar, bunun kollarına şişe ve çiçekleri diziyorlar, şişe-
lerin üzerine bir tepsi ve tepsinin üzerine üç büyük şişe daha koyup testiyi başlarının üzerine 
alıp dans ediyorlardı (And, 1959: 136). 

Fotoğraf 5: Denge gösterileri ve şîşebâz (And, 1959: 108)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

118 119

Şiirlerde sevgili, âşık ve felek şîşebâza benzetilir. Şîşebâz söz konusu olduğunda saki 
ve kadehe dair anlatımlar ön plana çıkar. İçki meclisinde kadehlerin elden ele dolaşması bir 
şîşebâzın yaptığı gösteriye benzer. Şîşebâzın gösterilerinin etkileyici ve baş döndürücü ol-
duğunu Şeyh Gâlib; şarabı, sakiyi bile cilvesiyle harap eden bir şîşebâza benzeterek aktarır: 
Sâkîyi harâb-ı cilve etmek/Duht-ı rez şîşe-bâze mahsûs (Okçu, 1993: 291). 

Şîşebâzların renkli şişelerle gösteriler yaptığını Sünbülzâde Vehbî beytinde, renk kelime-
sini hem renkli hem de hile, oyun anlamına gelecek şekilde ve dudak-mey, gözyaşı-şîşebâz 
arasında bir ilgi kurarak “Sevgilinin kırmızı dudağının hayaliyle kadehe benzeyen gözlerim 
kanla doldu. Gül renkli şaraptan bir şîşebâz ile renk aldım” diye vurgular:  Hayâl-i la’li 
ile câm-ı çeşmim eyledim pür-hûn/Mey-i gül-gûndan bir şîşe-bâzî ile reng aldım (Yenikale, 
2017: 435). Seyyid Vehbî, sakinin saray düğününde şarap meclisi kurulacağını haber verip 
bu mecliste sürahibâzlık yaparak türlü hünerler gösterdiğini, şarap testisini omzu üzerinde 
taşıdığını ve şarap şişelerinin de tıpkı çocuklar gibi işret meclisinde şaraba düşkün pirlerin 
dizlerine çıktığını söyler. Buradaki ifadelerden sürahilerle dans edildiği, omuzlarda testilerle 
gösteriler yapıldığı ve dizde şişelerin çevrildiği anlaşılmaktadır: Bezm-i şarâb-ı sûr-ı serâdan 
virüp haber/Sâkî sürâhi-bâz olup itdi aceb hüner/Dûş-i mey-âver üzre sebû oldı cilve-ger/
Etfâl gibi meclis-i işretde şîşeler/Zânû-yı pîr bâde-perestâne çıkdı hep (Dikmen, 1991: 49).

Zûrbâz, seyirlik gösterilerde bilek ve pazı gücüne dayanan beceriler gösteren kişidir. Bun-
lar arasında acıya dayanma gösterileri yapanlar da vardır (Nutku, 1983: 237). Zûrbâzlar insan 
dayanıklılığını aşan zor hünerler sergilerler. Yapılan oyunları acıya dayanma ve güç gösterileri 
şeklinde ikiye ayırmak mümkündür. Acıya dayanıklılıkta vücudunun çeşitli yerlerine kılıç, 
bıçak, şiş vb. sokma, kendini zincire bağlatıp taşlatma gibi gösteriler yapılırdı. Güç gösterileri 
arasında karnında kaya kırdırma, at nalını dişleriyle bir birlerine fırlatma, dişle at nalı kırma, 
baş üstünde sırıkla insan taşıma gibi oyunlar ön plana çıkmaktadır (Arslan, 1990: 290).

Fotoğraf 6: Güç ve denge gösterileri (And, 1959: 71)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

118 119

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin

Güç gösterisi söz konusu olduğunda şairler için akla gelen ilk şahıs sevgilidir. Bosnalı 
Âsım, “O merhametsiz bakış gibi zûrbâz yoktur, onunla nice boylu boslu Sam’ı hemen dü-
şürür” anlamındaki beytinde sevgilinin bakışı ile zûrbâzların gücünü karşılaştırır: O nigâh-ı 
bî-amânî gibi zûr-bâz yokdur/Düşürür anunla birden nice Sâm’ı şeh-levendüm (Kurtoğlu, 
2018: 302). Gulâmî, sevgilinin âşıklar üzerindeki etkisinden hareketle, “Senin hançerinin 
hiddetinin kuvveti, pençe savuran binlerce kükremiş arslanı bir tele bağlamış” diyerek zor-
bazların vahşi hayvanlarla gösteriler yaptığını vurgular: Zûr-bâzû-yı gazabla bend kılmış bir 
tele/Niçe bin pençe-zenân şîr-i jiyândır hançerin (Arslan, 2009: 107).

Şemşîrbâz (tîğbâz), kılıçla tehlikeli numaralar yapan sanatçıdır. Başlıca gösterileri ara-
sında, iki kılıcın keskin ucu üzerinde çıplak ayakla durma, kılıcın iki ucundan elleriyle tutup 
çıplak karnına bastırarak sağa sola hareket ettirme, boğazından kılıç sokma, kılıçlar üzerine 
yatıp karnında tuğla, taş vb. kırdırma, hançer ve kılıç ile akrobatik gösteriler yapma vardır  
(Nutku, 1987: 92).

Meydanda kılıç hünerlerini sergileyen sanatçılara para saçıldığını Bâkî, kılıçların ses 
ve görüntüsünü bir yıldırıma, buluttan yağan yağmur tanelerini de akçeye benzeterek tas-
vir eder: Meydâna girdi şevk ile şemşîr-bâz-ı berk/Çok akçe saçdı üstine ebr-i güher-nisâr 
(Küçük, 1994: 133).Yahya Nazîm, feleği oyunlar sergiyen fakir bir yaşlıya, Zuhal (satürn) 
gezegenini Hintli bir cambaza, Doğu mitolojisinde feleğin celladı olarak bilinen ve minya-
türlerde bir elinde kılıç diğer elinde kesik baş tutan delikanlı olarak tasvir edilen Behram’ı 
ise tîğbâza benzetir: Behrâm o sûra tîg-bâz cânbâz-ı hindûdur Zuhal/Çarh-ı felek ol arsada 
luʿbet-nümâ pîr-i fakîr (Gümüş, 1992: 499). Şemşîrbâzların gösterilerine dair hem müstakil 
surnâmeler hem de divanlarda ayrıntılı ifadelere rastlanmamaktadır. Genellikle kahramanlık 
vurgusu yapmak ve memduhu övmek için bu kelimeye gönderme yapılmaktadır. Nâşid, “Gö-
nül okşayan lütuf konusunda ve kılıç oyununda vallahi benzerin yoktur” diyerek memduhun 
kılıç kullanmada maharetli olduğunu vurgular: Nazîrün yok egerçi resm-i lutf-ı dil-nüvâzîde/
Kasem billâh yokdur mislün ammâ tîg-bâzîde (Alıcı, 1998: 213).

Çeşitli taklalar atarak beceri gösterenlere, taklabâz veya perendebâz denilmektedir (Nut-
ku, 1983: 232). Oyuncular, takla atarak akrobatik gösteriler yaparlar. Bunlar arasında başını 
yere koymadan öne ve arkaya üçer takla atanlar, birbirlerinin üzerine çıkıp akrobatik hareket-
ler yapanlar, vücutlarını istedikleri gibi büküp oynatanlar vardır (And, 1959: 118).  

Seyyid Vehbî’nin, berbat adlı mızraplı çalgıyı çalan ustanın perendebâzlık yaptığını ve 
şevke gelip fırtına gibi taklalar attığını söylediği beytinden hareketle, gösterilerde ellerinde 
çalgılarla dans edip taklalar atanlar olduğu tahmin edilmektedir: Çü gird-bâd nice takla kıl-
dı şevkinden/Perende-bâzlık itdükde usta-i berbâd (Dikmen, 1991: 59). Nâbî, “taklabâzîler, 
içki içenlerin dudaklarında ve sakilerin ellerinde güvercin kanından şaraba sirayet eylemiş-
ler” manasındaki beytinde hem sarhoş hem de taklacı güvercinler çağrışımıyla oradan oraya 
taklalar atan bir gösteri sanatçısı betimler: Leb-i mey-keşde dest-i sâkiyânda takla-bâzîler/
Sirâyet eylemiş peymâneye hûn-ı kebûterden (Bilkan, 2011: 912).



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

120 121

E. Hayvan gösterileri
Maymun, köpek, ayı, eşek, arslan, yılan ve at gibi hayvanlarla gösteriler yapıldığı bilinmek-

tedir. Oyunların içeriğine dair ise ayrıntılı tasvirlere ulaşılamamıştır. Seyyid Vehbî’nin, “Bir üs-
tat, gâh eşek gâh beygir ve deve ile güreşti, garip bir katır oyunu çıkardı” anlamındaki beytinden 
hareketle gösterilerde bazı hayvanlarla güreşler yapıldığı anlaşılmaktadır: Güleşdi geh har ü geh 
bârgîr ü üştür ile/Garîb katır oyunı çıkardı bir üstâd (Dikmen, 1991: 59). Hayvan gösterileriyle 
ilgili eğlencelerde daha çok ayı güreşlerinin ön plana çıktığı söylenebilir. İbrahim Tırsî, “Köz 
üstünde ayı ile çok güreştim, ben ayak almakta akranlarımdan izan istemem” diyerek hem ayının 
kızgın sac üzerinde eğitilmesine hem de ayı güreşlerine gönderme yapar: Yalınuz közde kör ayu 
ile itdüm çok güreş/Ben ayak almakda akrânumdan iz‘ân istemem (Yılmaz, 2017: 147). 

Fotoğraf 7: Hayvan gösterileri (And, 1982: 67)

Bazı gösterilerde arslan ve köpek gibi eğitilmiş hayvanların kullanıldığı ve hayvanların 
çemberden geçirildiği anlaşılmaktadır. Cemâlî; güneşi elinde altın zinciri ve omzunda çem-
beriyle aslan oynatan bir kişiye benzetir: Kûyunda cerr ider güneş arslanın oynadup/Zencîr-i 
zer elinde omuzında çenberi”.  Bu tarz gösteriler için eğitilen köpeklere “kelb-i mu’allem” 
denilmektedir. Nev’î-zâde Atâyî bir beytinde sevgilinin güzel kokulu saçlarının çemberinden 
geçmeyi eğitimli bir köpeğin çemberden atlamasıyla ilişkilendirir: Müdde’î ol halka-i zülf-i 
mu’anberden geçer/Gûyiyâ kelb-i mu’allemdür ki çenberden geçer  (Şentürk, 2017: 499)

Gösterilerde kullanılan hayvanlardan bir diğeri de güvercindir. Güvercin besleyen ve 
oynatan kişiye kebûterbâz denir. Bâkî, “yapraklarını salıp bir bir göklere uçuran gül, güzel bir 
kebûterbâza (sevgiliye) benzedi” anlamındaki beytinde gülü kebûterbâza, gül yapraklarını 
güvercinlere benzetir ve ayrıca güvercinlerin mektup taşımalarına gönderme yapar: Elden 
evrâkın salup bir bir uçurdı göklere/Benzedi bir dil-ber-i şûh-ı kebuter-bâze gül (Küçük, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

120 121

1994: 208). Nev’î sevgiliyi kebûterbâza, âşıkların gönlünü ise sevgili için canını feda etme-
ye hazır güvercinlere benzetir.  Sevgili etrafında avare avare dolaşan âşıkları, gökyüzünde 
taklalar atarak dönen güvercinlerin görüntüsü üzerinden tasvir eder: Sanma kûyinde gezer 
âvâre diller serseri/Ol kebûter-bâz içün cân oynadur âşıkları (Tulum ve Tanyeri, 1997: 526).

Sonuç
Eğlence ve oyun, kendi mecralarını ve geleneklerini oluşturabilmiş toplumların karakteris-

tiğiyle uyumlu kültürel alanlardandır.  Gündelik hayat içerisinde bu iki kavramın kültürel de-
ğerleri yaşatan, aktaran, dönüştüren birer dinamik olarak da değerlendirilmeleri gerekir.  Gös-
terim sanatları içerisinde yer alan sözsüz seyirlik oyunlar; eğlence ve oyun kültürünün kesiştiği 
alanda gündelik hayatın mizah, heyecan, sanat gibi ihtiyaçlarını karşılayan geleneksel yapının 
temsilini üstlenmiştir. Türk kültüründe de şaman törenleri, kukla gösterileri, düğün merasimleri 
gibi örneklerle başlayan bu temsiliyet ve oluşturduğu geleneksel yapı kesintisiz biçimde mo-
dernleşme ve sonrası süreçte devam etmiştir. Gösterim sanatları bir taraftan toplum hayatında 
bir pratik, diğer taraftan şiir sanatının tasvir ettiği bir şiir unsuru olarak varlığını sürdürmüştür. 
Klasik Türk şiiri de toplum hayatında kültürel bir değer olarak yaşayan cambazlık, gözbağcılık, 
âteşbâzlık, denge ve güç gösterileri, hayvanlarla yapılan gösteriler gibi sanatlara yer vermiştir. 

Klasik Türk şiiri, mazmunlarla inşa ettiği söyleminin bir parçası olarak seyirlik oyun-
lara ve bu oyunların pratiğini tasvir eden somut ayrıntılara yer vermektedir. Bu şiirin temel 
karakteri olan âşık, şairle özdeşleşmiş durumdadır. Bütün şairler kendilerini, sevgiliyi ve 
rakibi birer oyuncu olarak idealize ederler. Cambaz, hokkabâz, âteşbâz, kâsebâz, şişebâz gibi 
karakterleri anlatırken dolaylı olarak idealize ettikleri “âşık, maşuk ve rakip” tiplerini ana 
hatlarıyla aktarırlar. Bunu yaparken sosyal hayatta yer alan kültürel unsurları en ince ayrıntı-
sına kadar beyitlere aksettirirler. Bu durum, beyitler sayesinde dönemin sosyal yaşamına, bu 
sanatların nasıl gösterildiğine dair ayrıntılara ulaşmayı mümkün kılar. Örneğin cambazlığın 
klasik Türk şiirinde büyük ölçüde benzetme unsuru olarak kullanıldığı, mazmun dünyası-
nı tamamlayan bir görüntü biçiminde değerlendirildiği görülür. Bununla birlikte benzetme 
unsurlarını oluşturan ayrıntıların pek çoğu ip üzerinde kılıç, hançer veya çemberle yürüyen 
cambazların ritüellerini tasvir eder. Eserlerde tâsbâzların bol ve uzun bir elbise giyip bunun 
içindeki bölmelere koydukları taslarla türlü gösteriler yapmalarını; çengîlerin göbek atıp to-
puk çarpıp geriye doğru yatmalarını; kâsebâzların bir eliyle ucuna kâse yerleştirilmiş çubuğu 
tutarken diğer eliyle de kâseye vurarak onu devamlı döndürmesini; âteşbâzların gösterilerde 
yanan kılıçlar vb. kullanıp bunları ağızlarına sokmalarını tasvir eden beyitlere sık rastlanır. 

Klasik Türk şiiri, bir yandan Türk sosyal yaşamının ve kültürel mirasın yansıtıldığı 
sözsüz seyirlik oyunları mazmunlardan örülü yapısının bir parçası olarak tasvir ederken 
diğer yandan kültürel mirasın bir unsuru olan bu sanatların devamlılık arz eden geleneksel 
yapısını da yansıtmaktadır. 

Bu bağlamda Türkiye’nin somut olmayan kültürel miras araştırmalarında klasik Türk şiirinde 
görülen sözsüz seyirlik oyunlara ait detayların kimi uygulamalara katkı sağlayabileceği görülmüş-
tür. Ulusal envantere dâhil edilen unsurların detaylandırılması, yaşayanların desteklenmesi ve kay-
bolan uygulamaların yeniden canlandırılması çalışmalarında klasik Türk şiirinde görülen tasvirle-
rin önemli katkı sağlayabileceği düşünülmektedir. Bu sayede ulusal envantere dâhil edilen yaşayan 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

122 123

unsurların tarihsel arka planla da desteklenerek İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası Temsilî 
Listesine Türkiye adına sözsüz seyirlik oyunların da dâhil edilmesi teklif edilebilir.

Notlar
1	 Osmanlı döneminde şehzadelerin sünnet, doğum törenleri ile padişah kızlarının düğün törenlerini anlatan 

“surnâmeler” vardır. Olayların anlatımına düğün öncesi yapılan hazırlıklarla başlanılan bu eserlerde cambazların, 
hokkabazların gösterileri, cirit oyunları, at yarışları, rakkâs ve çengîlerin gösterileri gibi pekçok seyirlik oyuna 
değinilir. Bazı seyirlik oyun ve oyuncuların vasıflarını derli toplu bir şekilde surnâmelerde bulmak mümkündür.    
(Aynur, 2009: 566).

 2	 Enderunlu Fâzıl’ın, şehrengîz türünün farklı bir örneği olarak değerlendirilen, düğünlerde rakseden tanınmış 
çengîleri tasvir eden murabba nazım şekliyle yazdığı, 118 bentten oluşan Çengînâme adlı eseri vardır. Bu eserde 
43 rakkâs adlarıyla birlikte tasvir edilir (Keskin, 2013: 329-371).

3	 Çârpâre veya çalpara, çengîlerin dans ederken parmaklarına taktıkları dört parçadan oluşan tahta veya maden 
aletin adıdır. Şiirlerde çâr-pâre ayrıca “dört parça” anlamını da çağrıştıracak şekilde kullanılır.   

4 	 Çengi ve köçeklere dair ayrıntılı bilgi için bkz: Hocaoğlu Alagöz, K. (2022). Klasik Türk Edebiyatının Eğlenceli 

Tipleri: Çengiler ve Köçekler. Akademik Dil Ve Edebiyat Dergisi, 6(3), 227-239.

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale, orijinal veriler temelinde hazırlanmış özgün bir araştırma 
makalesidir. Daha önce hiçbir yerde yayımlanmamış olup başka bir yere yayımlanmak üzere gönderil-
memiştir. Yazar, araştırma sürecinde etik ilkelere ve kurallara uymuştur. 
Yazarların katkı düzeyleri: Birinci yazar %100. 
Etik komite onayı: Bu çalışma için etik kurul onayı gerekmemektedir. 
Finansal destek: Bu araştırma için herhangi bir finansal destek alınmamıştır.
Çıkar çatışması: Bu çalışma ile ilgili herhangi bir çıkar çatışması bulunmamaktadır. 
Research and publication ethics statement: Research it has not been previously published or sub- 
mitted to any other outlet for publication. The author followed ethical principles and rules during the 
research process. 
Contribution rates of authors to the article: First author %100. 
Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study. 
Support statement (optional): No financial support was received for the study.
Conflict of interest: There is no conflict of interest between the authors of this article.

Kaynakça
Açıkgöz, N. (2017). Riyâzü’ş-şuara. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Akarsu, K. (1989). Za’îfî divânı [Yayımlanmamış doktora tezi] Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Akkuş, M. (2018). Nef’î divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Aksoyak, İ. H. (2018). Gelibolulu Mustafa Âlî divanı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
Alıcı, L. (1998). Divan-ı Nâşid [Yayımlanmamış doktora tezi] Malatya İnönü Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 
And, M. (1959). 40 gün 40 gece eski donanma ve şenliklerde seyirlik oyunlar. Taç.
And, M. (1982). Osmanlı şenliklerinde Türk sanatları. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
And, M. (2012). Oyun ve bügü. Yapı Kredi. 
Arslan, M. (1990). Divan edebiyatında manzum surnameler [Yayımlanmamış doktora tezi] Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Arslan, M. (2009).  Sivaslı Gulâmî divânı. Asitan.  

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

122 123

Avşar, Z. (2017).  Revânî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Aydemir, Y. (2018). Ramazan Behiştî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Aydın, G. (2019). Bosnalı Sâbit divanının bağlamlı dizin ve işlevsel sözlüğü [Yayımlanmamış doktora 

tezi] Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  
Aynur, H. (2009). Surnâme. TDV İslam Ansiklopedisi. 565-567.
Bilkan, A. F. (2011).  Nâbî divânı I-II. Akçağ.
Boratav, P. N. (1995). 100 soruda Türk halk edebiyatı. Gerçek. 
Buyruk, İ. E. (2015). Bağdatlı Rûhî divanında sosyal hayat [Yayımlanmamış doktora tezi] Konya 

Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 
Canım, R. ve Durmuş, T. I. (2018).  Şevkî divanı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.  
Çağbayır, Y. (2016). Orhun yazıtlarından günümüze Türkiye Türkçesinin söz varlığı. Ötüken.  
Çavuşoğlu, M. ve Tanyeri, M. A. (1997). Zâtî divânı III. Cild (Edisyon Kritik ve Transkripsiyon). 

İstanbul Üniversitesi. Edebiyat Fakültesi.
Çobanoğlu, Ö. (2018).  Halk edebiyatına giriş II. Anadolu Üniversitesi. 
Dikmen, H. (1991). Seyyid Vehbî ve divânının karşılaştırmalı metni [Yayımlanmamış doktora tezi]  

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Düzgün, D. (2014). Türkiye’de geleneksel tiyatro çalışmaları. Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, (52), 143-158.
Erünsal, İ. E. (2018). Tacîzâde Ca’fer Çelebi divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
Goody, J. (2009). Sözlü Kültür. Millî Folklor, (S. Gürçayır, Çev.)  21(83), 128-132.
Gök, T. (2019). 16. Asır Osmanlı toplumuna açılan bir pencere Fakîrî’nin risâle-i ta’rifât’ı”, Divan 

Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, (23), 315-380.
Gümüş, N. (1992). Yahya Nazîm dîvânı I(inceleme-metin). [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi] 

Kayseri Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.
Hocaoğlu Alagöz, K. (2021). Klasik Türk edebiyatının eğlenceli tipleri I: kâsebâz. Turkish Studies-

Language, 16(4). 2145-2156. 
Hocaoğlu Alagöz, K. (2022). Klasik Türk edebiyatının eğlenceli tipleri: Çengiler ve köçekler. Akademik 

Dil ve Edebiyat Dergisi, 6(3), 227-239.
Hocaoğlu Alagöz, K. (2022). Klasik Türk edebiyatında eğlenceli bir tip: Hokkabaz, Klasik Türk 

Edebiyatında Gülmece ve Mizah, M. Esat Harmancı, M. Kuzubaş, M. Özdemir, G. Tanrıbuyurdu, 
(Ed.),  İKSAD Global Yayıncılık.

İpekten, H. ve Günay K. (2017).  Heşt bihişt. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
İpekten, H. (2019).  Na’ilî-i Kadîm divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
İsen, M. Ve Burmaoğlu, H. B. (2011).  Bursa şehrengizi Lâmi’î Çelebi. Bursa Kültür.  
Kahraman, S.A. ve Dağlı, Y. (2006).  Günümüz Türkçesiyle Evliyâ Çelebi seyahatnâmesi 1/2. Yapı Kredi.
Kaplan, M. (2003).  Deh Murg-ı Şemsî (inceleme-metin-sözlük). Celal Bayar Üniversitesi.
Kaya, B. A. (2017). Azmizâde Hâletî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Keskin, N. İ. (2013). Fâzıl’ın çengîleri: Çengînâme üzerine. The Journal of Academic Social Science 

Studies, 6(8), 329-371.
Kavruk, H. (2022). Şeyhülislam Yahyâ divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
Kurtoğlu, O. (2018). Bosnalı Âsım divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.  
Küçük, S. (1994). Bâkî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.  
Mengi, M. (2020). Mesîhî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
Mermer, A. (2020). Karamanlı Aynî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.):125- Kürşat Şamil Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

124 125

Musluoğlu F. (2022).  Hayretî divânı (tenkitli metin-dil içi çeviri) Paradigma.   
Nutku, Ö. (1983). Gösterim sanatları terimleri sözlüğü. TDK.  
Oğuz,  M. O. (2013). Küreselleşme ve Uygulamalı Halk Bilimi, 2. Baskı. Akçağ.
Okçu, N. (1993). Şeyh Gâlib divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Onay, A. T. (1993).  Eski Türk edebiyatında mazmunlar ve izâhı [C. Kurnaz, Haz.] Türkiye Diyanet Vakfı.
Özkan, Ö. (2005).  Divan şiirinde sosyal hayat (14 ve 15. yüzyıl). [Yayımlanmamış doktora tezi] Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  
Özyıldırım, A. E. (1999). Hamdullah Hamdî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.  
Pehlivan, E. (2001).  Nasihât-nâme, Şeyh Eşref bin Ahmed [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  
Saraç, M. A. Y. (2017). Emrî divânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Sekman, M. ve Arık Ateş, P. (2016).  Türk gösterim sanatlarında sirk. Anadolu Üniversitesi Sanat & 

Tasarım Dergisi, 7(7), 19-29. 
Şen, F. M. (2002). Tâcîzâde Câfer Çelebi divanında XV. ve XVI. yüzyıl Osmanlı toplum hayatı. 

[Yayımlanmamış doktora tezi] İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 
Şentürk, A. A. (2017). Osmanlı şiiri klavuzu 1. Osedam Yayınları.
Şentürk, A. A. (2019). Osmanlı şiiri klavuzu 2. Osedam Yayınları.
Tahralı, M. (2008).  Rifâiyye. TDV İslam Ansiklopedisi, 35. 99-103.  
Tarlan, A. N. (1967). Zâtî divanı I. Cild. İstanbul Üniversitesi. Edebiyat Fakültesi.
Tarlan, A. N. (1992). Ahmet Paşa divanı. Akçağ.
Tarlan, A. N. (1997). Necâtî Beg divanı. MEB.
Timurtaş, F. K. (1980).  Şeyhî ve Hüsrev ü Şîrîn’i: inceleme-metin. İstanbul Üniversitesi.
Tulum, M. ve Tanyeri, M. A. (1977). Nevʿî dîvân (tenkidli basım) İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi. 
URL-1: https://ich.unesco.org/doc/src/00009-TR-PDF.pdf (Erişim tarihi: 05.01.2024).
URL-2: https://aregem.ktb.gov.tr/TR-50839/somut-olmayan-kulturel-miras-envanter-calismalari.html 

(Erişim tarihi: 05.01.2024).
Üzgör, T. (1991). Fehîm-i Kadîm hayatı, sanatı, divanı ve metnin bugünkü Türkçesi. AKM
Vural, R. (2020). Dürrî Ahmed Efendi divanı. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 
Yavuz, K. ve Yavuz, O. Muhibbî dîvânı. YEK.   
Yavuz, S. (2019). Eskicumalı Hamîd divanı (inceleme-metin). [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi] 

Trakya Üniversitesi SBE.
Yenikale, A. (2017).  Sünbülzâde Vehbî dîvânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.
Yılmaz, K. (2017). İbrahim Tırsî dîvânı. Kültür ve Turizm Bakanlığı.

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).




