
ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

22 23

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.4887

Araştırma makalesi/Research article

Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’da Mizah Yoluyla 
Toplumsal Düzenin Yeniden İnşası

The Reconstruction of Social Order through Humor in             
Duha Koca Oğlu Deli Dumrul

     Elif Şahin*

Öz
Duha Koca Oğlu Deli Dumrul, hem birey hem de toplum boyutunda çok zengin 
bir temsil gücüne sahiptir. Deli Dumrul’a bu temsil gücünü sağlayan en önemli 
kaynaklardan biri de mizahtır. Hem toplumsal hem de bireysel bağlamda birçok 
işleve sahip olan mizah, sosyal düzenin yaratımı ve devamlılığının sağlanmasında 
işlevsel olarak kullanılabilir. Komiğin hem anlatı unsurları hem de komik karakter 
aracılığıyla düzeni yıkması bilinçli bir eylemdir ve mizah sosyal düzenin istenen 
doğrultuda yeniden inşasını sağlar. Bu çalışmada, Duha Koca Oğlu Deli Dumrul 
anlatısını mizahın “sosyal normların yıkımı ve yeniden yaratımı” bağlamında in-
celedim. Din değişiminin sancılı sürecine işaret eden bağlamı da dikkate alarak 
kutsal olanın mizah aracılığıyla askıya alınmasına odaklandım. Hikâyede Dede 
Korkut Kitabı’nın diğer anlatılarından farklı bir şekilde çizilen kutsal aile bağı gö-
rünümünü, toplumsal düzenin yeniden yaratımı işlevi bağlamında değerlendirdim. 

Geliş tarihi (Received):  07-01-2025   Kabul tarihi (Accepted): 08-09-2025
* Arş. Gör., İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi Sosyal ve Beşerî Bilimler Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. 

İzmir-Türkiye/RA., İzmir Katip Çelebi University, Faculty of Humanities and Social Sciences, Department of 
Turkish Language and Literature. elif.sahin@ikcu.edu.tr. ORCID ID: 0000-0002-2530-7565



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

24 25

Ayrıca Deli Dumrul’un genellikle cehaletle ilişkilendirilen özelliklerini, komik ka-
rakterin çok katmanlı ve zıtlıklar barındıran yapısı çerçevesinde ele aldım. Onun, 
cehalet maskesini bilinçli bir şekilde taktığını ve bu yolla toplumsal düzenin inşa-
sında örtük bir kontrol gücüne sahip olduğunu öne sürdüm. Böylece Dumrul’un 
geleneksel yorumların ötesinde daha derin ve çok boyutlu bir karakter olarak de-
ğerlendirilebileceğini ortaya koymaya çalıştım. 
Anahtar sözcükler: mizah, gülmenin toplumsal işlevi, komik karakter, Deli Dumrul

Abstract
Duha Koca Oğlu Deli Dumrul holds significant symbolic power reflecting issues 
concerning individuals and society. Moreover, one of the key elements that 
enriches Deli Dumrul’s symbolic power is the impactful use of humor. Humor 
serves various functions in both social and individual contexts and it is an effective 
tool for establishing and maintaining social order. In this sense, humor is used as 
a deliberate action to disrupt order through both narrative elements and the comic 
character, enabling the reconstruction of social order in the desired direction. In 
this article, I analyzed the story of Duha Koca Oğlu Deli Dumrul within the context 
of the function of humor in the destruction and reconstruction of social norms. 
Furthermore, I focused on the temporary subversion of the sacred through humor, 
considering the historical context that reflects the challenging process of religious 
transformation. In addition, I examined the “family” structure in this narrative, 
presented in a way distinct from other tales in the Book of Dede Korkut, within the 
context of the reconstruction of social order. Additionally, I examined the actions 
of Deli Dumrul, often associated with ignorance, within the framework of the 
multilayered and contradictory structure of the comic character. In particular, I 
discussed how Deli Dumrul consciously guises himself in ignorance and uses it as 
a covert tool to construct social order. As a result, I aimed to analyse Dumrul as a 
deeper and and multilayered character beyond traditional interpretations.
Keywords: humor, social functions of laughter, comic character, Deli Dumrul

Extended summary
Humor can be easily experienced by individuals; however, explaining and analyzing 

how and why it emerges a considerable challenge. Hence, different academic fields and 
frameworks have defined humor in diverse ways. Generally, humor emerges when the 
familiar order of the mind is unexpectedly disrupted or loosened. In other words, the comic, 
which is essentially based on contradiction, surprises the mind with the sudden changes 
or absurdities in what is normally perceived as ordinary, logical, or traditional. Since 
humor encompasses both positive and negative, ordinary and extraordinary, playful and 
serious elements, it can not be confined to a single concept or category. Therefore, humor 
should not be regarded merely as a source of laughter or amusement; rather, it constitutes 
a broad and flexible domain that reflects the wide range of experiences of individuals 
and societies. Humor, as a unique form of expression, enables people to voice historical, 
social, economic, and cultural realities that often elude serious discourse. Humor, can bring 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

24 25

together seemingly unrelated or contrasting ideas, situations, or themes in original and 
creative ways with its unpredictable and bold nature. The bold tone emerging through 
humor within narratives serves functions that respond to the needs of the social structure. 
The explicit and implicit functions of humor, such as entertainment, laughter, criticism, 
protest, and the transmission of cultural codes, enable it to serve as a powerful tool during 
times of social crisis.

In the Turkish humor tradition, a rich and diverse understanding of humor has 
developed over centuries, shaped by the cultural and historical landscape of Anatolia. 
This tradition forms a rich cultural heritage by combining literary genres, narratives, and 
both historical and fictional figures. It is usually categorized into the Seljuk, Ottoman, and 
Republican periods.  People from all walks of life in Anatolia engaged with humor through 
impersonators, minstrels, and poets in both individual and communal settings. Seljuk-
era humor, including narratives such as The Book of Dede Korkut, the tales of Keloğlan, 
and the anecdotes of Nasreddin Hodja, reflects the adaptation process to major social and 
cultural changes, such as conversion to a new religion and the transition from nomadism to 
a settled lifestyle. Humor became a crucial means of articulating what could not be openly 
expressed during times of political turmoil and social upheaval.In the story of Duha Koca 
Oğlu Deli Dumrul from The Book of Dede Korkut, the comic hero Deli Dumrul gives 
unique expression to the confusion and hardships brought about by religious and social 
transformations, embodying the collective experience of the Turkish people of that era.

Most studies on Duha Koca Oğlu Deli Dumrul have focused on character comedy and 
situational humor, examining scenes such as Dumrul building a bridge over a dry riverbed 
or taking money by force. His confrontation with Azrael and his struggle to understand the 
tenets of a new religion have also been interpreted as sources of humor. Scholars widely 
agree that the unconventional behaviour of Deli Dumrul is the primary source of comedy 
in the narrative. While earlier studies offer a valuable foundation for analyzing the story, 
the rich symbolism and historical significance of the story require a more detailed, humor-
centered analysis.

Therefore, this article aims to examine Duha Koca Oğlu Deli Dumrul through the lens of 
humor, providing new perspectives. This study investigates the social functions of humor and 
critically evaluates its capacity to “deconstruct and reconstruct social norms.” Deli Dumrul is 
examined as a comic character, and his implicit influence on society is contextualized within 
the historical, political, and social crisis of the time. Although Deli Dumrul is generally 
perceived as an ignorant figure, his multi-layered personality invites a reconsideration of his 
character, suggesting that he may embody wisdom. Thus, this study initiates new discussions 
on how Deli Dumrul could have dealt with the social crises of his time. 

This article argues that Dumrul’s rebellion against the sacred is a conscious act. The 
humor arising from this rebellion is examined in terms of its role in both deconstructing 
and reconstructing the social order. While the coexistence of the sacred and the comic may 
appear contradictory in modern contexts, this study explores it through Bakhtin’s concept of 
the carnival, particularly about the mockery of the sacred. Dumrul’s encounter with Azrael, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

26 27

and his assumption that Azrael’s transformation into a dove signifies retreat, is interpreted 
as a temporary suspension of the sacred. Deli Dumrul’s rebellion against the sacred serves 
to highlight and reconstruct social norms. His definitive defeat by Azrael signifies the end of 
this temporary suspension of the sacred and the reconstruction of the social order.

Furthermore, the institution of the family, often regarded as the cornerstone of social life, is 
also examined in the narrative. The story addresses social norms within the family unit, which 
is regarded as a miniature version of society. The interaction between Dumrul and his parents, 
and the consequences of their behavior, demonstrate the function of preserving emotional and 
traditional familial bonds in maintaining social order. The parents’ refusal to sacrifice their lives 
for Dumrul represents a rupture in sacred familial duty, symbolizing a disruption of the social 
order. This deviation from the typical parental roles found elsewhere in The Book of Dede 
Korkut becomes more comprehensible when humor is viewed as a means of reconstructing 
social order. Their actions, which temporarily undermine the family structure, create a humorous 
tension. This tension is later resolved through their punishment. This resolution emphasizes the 
family’s critical role and encourages behaviors that preserve it. This examination reflects the 
function of humor in deconstructing and reconstructing social norms. 

Finally, this article analyzes Deli Dumrul through the concept of the “comic hero.” 
Comic heroes are often defined by a dominant trait. Dumrul’s dominant trait is his passionate 
obsession with power. Additionally, comic heroes often embody internal contradictions. 
Therefore, in this article, Dumrul is examined through the alazon-eiron dichotomy from 
Ancient Greek tradition. The analysis suggests that Dumrul deliberately fluctuates between 
conflicting identities, such as the ignorant and the wise, the tyrant and the victim, the 
executioner and the condemned, and the tender and the ruthless. These contradictions are 
interpreted as reflecting his inner conflict. While past studies have depicted Dumrul as an 
ignorant figure who matures throughout the story, this article questions whether he might 
have been wise from the beginning, deliberately adopting negative roles to reflect human 
nature and to connect with and influence societyIn this regard, this study evaluates Deli 
Dumrul not only as a comic character but also in terms of the social functions of humor and 
the role of the comic figure. Therefore, this article offers a new and original perspective on 
Duha Koca Oğlu Deli Dumrul, a narrative of great significance in Turkish folk literature.

Giriş
Mizahı konu alan çalışmaların hemen giriş kısmında, mizahın çok yönlülüğüne, çok 

biçimliliğine ve tüm bunlar dolayısıyla mizahı tanımlamanın imkânsıza yakın bir güçlüğü 
barındırmasına değinmenin mizah çalışmaları için âdeta bir gelenek hâline geldiği görül-
mektedir. Gerçekten de mizahın insanda uyandırılıp deneyimlenmesinin kolaylığına karşın 
“nasıl” ve “neden” ortaya çıktığı konusunun analizi oldukça güçtür. Teoride mizah, pratikte 
tecrübe edildiği kadar kolay açıklanamaz; dolayısıyla da bilimsel çalışmalarda birçok farklı 
biçimde tanımlanmıştır. Tam da bu nedenle Saul Steinberg’in bir röportajında söylediği “Mi-
zahı tanımlamak, mizahın tanımlarından biridir.” ifadesi (akt. Levin 1987: 191) söz konusu 
durumun çıkmazını anlatmak konusunda önemli bir yerde durur.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

26 27

Komik; zihnin beklentisi dâhilindeki, aşina olduğu bir düzenin beklenmedik bir biçimde 
bozulması, gevşemesi ya da rahatlamasıdır (Hazzlitt, 1969: 4). Başka bir deyişle özünde 
uyumsuzluk yatan gülünç; sıradan olandaki ani bir değişimin, beklenenle uyuşmayan bir 
farklılığın ve geleneklere, sağduyuya ya da mantığa aykırı olanın zihnini savunmasız bir hâle 
getirerek onu bir haz duygusuyla şaşırtır. Hem olumlu hem olumsuz, hem sıradan hem eşsiz, 
hem eğlenceli hem ciddi birçok niteliği ya da tutumu bünyesinde barındırabilen mizah tam 
da bu nedenle tek bir kalıba sığdırılamaz. Tanımlama ve açıklamalardan çok deneyimlenerek 
idrak edilebilen mizah; kelime oyunlarından, anlam belirsizliklerinden, ses benzerliklerin-
den faydalanabildiği gibi zekice sorularla, akıllıca kurgulanmış çelişkilerle, incelikli imalar-
la, abartılı ifadelerle ya da ustaca yön değiştirmelerle de görünür olabilir (Barrow’dan akt. 
Hazzlit, 1969: 26-27).

İnsan deneyiminde farklı maskelerle kendini gösteren mizah, tam da bu çeşitlilik ne-
deniyle genellikle nasıl ve hangi şekilde ortaya çıktığı konusunda belirgin bir çerçeveye 
oturtulamaz. Bu nedenle de mizah sadece gülme ya da kahkaha ile ilgili değildir, aksine 
bireyin ve toplumun tecrübe ettiği tüm durumların kendisine yer bulduğu geniş ve esnek 
bir düzleme sahiptir. Bireyin ve toplumun yarattığı ya da maruz kaldığı tarihî, sosyal, eko-
nomik, kültürel tüm koşulların aktarımında gerektirdiği kıvrak zekâ ve özel ifade yeteneği 
ile araç olarak kullanılan mizah; “ciddi” metinlerin söyleyemediklerini söyleyecek kadar 
da cesur bir tutum sergiler. Bu değişken, güvenilmez ve cesur tutum; mizaha veya mizahi 
metinlere, ilk bakışta birbirinden oldukça farklı gibi görünen birçok kavram, unsur, durum 
ya da olayı farklı ifade yöntemleriyle, kendine has ve yenilikçi bir şekilde sunma imkânı 
sağlar. Anlatılarda mizahın özgün biçimleriyle ortaya çıkan bu cesur tutum; toplumsal ve 
çevresel koşullara uyum noktasında yarar sağlayan, diğer bir deyişle sosyal yapının ihtiya-
cını karşılayan işlevlerle karşımıza çıkar. Mizahın açık ve örtük olarak nitelendirilebilecek 
eğlendirme, güldürme, eleştiri, protesto ve kültürel kodların aktarımı işlevleri (Sevindik, 
2023: 53), toplumun yaşadığı buhran dönemlerinde silah olarak kullanılması (Öğüt Eker, 
2014: 37) sonucunu ortaya çıkarır. 

Türk mizah geleneğine gelindiğinde Anadolu coğrafyasının da etkisiyle benzer şekilde 
çok çeşitli, çok yönlü ve zengin bir mizah anlayışının yüzyıllardan beri var olduğu görül-
mektedir. Ekseriyetle Selçuklu, Osmanlı ve Cumhuriyet Dönemi şeklinde tasnif edilen bu 
mizah geleneği birçok edebî türü, anlatıyı, tipi ve gerek tarihî gerek kurgusal karakteri har-
manlayan zengin bir kültürel birikim oluşturmuştur. Kortantamer, (2002) mizah çalışma-
ları için önemli bir kaynak teşkil eden “Kuruluşundan Tanzimat’a Kadar Osmanlı Dönemi 
Türk Mizahının Kısa Bir Tarihi” başlıklı çalışmasında; Anadolu’ya göç eden Türklerin 
belli bir mizah anlayışlarının var olduğunu ve bu mizahın göçebelikten izler taşıdığını, 
Türklerin Anadolu’daki varlığının güçlendiği 12. yüzyıldan itibaren her sınıftan bireyin 
farklı bireysel ya da ortak mekânlarda taklitçiler, ozanlar ve şairler aracılığıyla sözlü kültü-
re ait mizah ürünlerini tecrübe ettiklerini belirtir (1142). İçerisine Dede Korkut boylarının, 
Keloğlan masallarının, Nasreddin Hoca fıkralarının dâhil edilebileceği Selçuklu mizahı; 
yeni bir dine mensubiyet ve göçebelikten yerleşik hayata geçiş gibi iki büyük değişimin 
sebep olduğu sosyal, kültürel, ekonomik koşullar ile bu koşullara uyum sürecini yansıtan 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

28 29

anlatılar içerir. Söz konusu dönemin politik karışıklıkları, toplumun geçirdiği değişim ve 
dönüşüm süreci, tüm bunlara bağlı aksaklıklar ve mücadeleler için mizah; söylenemeyeni 
söylemekteki başarısıyla toplumun en önemli ifade aracı hâline gelmiştir. Selçuklu mi-
zahı olarak adlandırılan dönem, Anadolu’da var olmuş zengin geleneği harmanlamış ve 
İslamiyet’in kabulünden sonra kendine özgü bir tavırla şekillenmiştir (Sevindik, 2023: 
214).  Öngören (1998) bu dönemin Dede Korkut anlatılarını kapsayan ilk evresinin aşiret-
lerle kurulan yaşam tarzı temelli ve kent düzeninden uzak kırsal kültürü yansıttığını ifade 
eder (43). Bu bağlamda Saydam’ın (1997: 109) “anacıl eylemlilik ile ata erki arasında sı-
kışmışlığın kahramanı” olarak tanımladığı Deli Dumrul; dönemin politik ve sosyokültürel 
karmaşasını, değişim ve dönüşüm sürecinin sancılarını, eski-yeni arasındaki bocalamayı 
kendine has tavrıyla yansıtarak Türklerin o dönemde yaşadıklarını tek başına temsil edecek 
güçte bir karakterdir. Deli Dumrul, bu görevi eleştirinin en büyük silahlarından olan mizahı 
kullanarak üstlenir. Bugüne kadar Dede Korkut anlatılarının tamamı hakkında olduğu gibi 
“Duha Koca Oğlu Deli Dumrul” boyu ile ilgili de farklı bağlamlarda ve boyutlarda sayısız 
çalışma yapılmıştır. Ancak mizah, bu çalışmaların içerisinde en az ele alınan konulardan 
biridir. Öngören (1998) Türk Mizahı ve Hicvi çalışmasında Deli Dumrul’dan “Selçuklu 
Mizahı” başlıklı kısımda bahsetmiş, Deli Dumrul’un din değişiminin yarattığı durumları 
zengin bir mizahla anlattığını belirtmiştir. Ahmet Özgür Güvenç “Dede Korkut Kitabı’nda 
Mizah” (2011) başlıklı makalesinde Deli Dumrul’daki mizahi unsurları da incelemiş ve 
anlatıdaki mizahi temeli ironi/çözümsüzlük ironisine bağlamıştır. Azem Sevindik’in Türk 
Mizah Ekolojisi (2021) başlıklı kitabında aykırı bir karakter olarak nitelendirilen Deli 
Dumrul’un Azrail’e meydan okuması durum komiği, geçenden otuz üç geçmeyenden dö-
verek kırk akçe alması karakter komiği olarak ele alınmıştır. Ölümü Evcilleştirmek: Türk 
Halk Kültüründe Ölüm Temelli Mizah çalışmasında İsmail Abalı (2020: 66-73), “Dede 
Korkut Hikayeleri’nde Ölüm Temelli Mizah” başlıklı kısımda Deli Dumrul anlatısını ele 
almış, benzer şekilde anlatıdaki gülüncün sebebini Deli Dumrul ile Azrail arasındaki mü-
cadeleye dayandırmıştır. 

Duha Koca Oğlu Deli Dumrul ve mizah konusunda yazılmış çalışmaların birbirine 
benzer şekilde Deli Dumrul’un kuru çayın üzerine köprü yaptırması, geçenden otuz üç 
geçmeyenden döverek kırk akçe alması, Azrail ile mücadelesi, din değişikliği vb. bağlam-
larda ele alındığı görülmektedir. Önceki çalışmalarda ele alınan unsurlar ve bu unsurların 
incelenmesinde kullanılan teoriler, mizah temelli incelemeler açısından önemli bir temel 
sunmaktadır. Ancak anlatının temsil gücü, zenginliği, sembolizmi, içerdiği unsurlar, tarihî 
bağlamla ilişkisi ve işlevleri gibi boyutlar göz önünde bulundurulduğunda, mizah bağ-
lamında daha derinlemesine bir analize ihtiyaç duyulduğu görülmektedir. Uyumsuzluk, 
üstünlük kuramları, ironi ya da durum/karakter komiği ile ele alınan mizahi unsurların 
toplumsal işlevleri, anlatının yaratıldığı koşullar dikkate alınarak yapılacak bir incelemeye 
ihtiyaç duymaktadır. Öncül (2018) “Deli Dumrul Hikâyesine Yeni Yaklaşımlar” başlıklı 
makalesinde Dede Korkut Kitabı’na dair akademik ilgi ve çalışmaların yoğunluğunun yeni 
değerlendirmelerden ziyade benzer söylemler üzerinden sürdüğünü ve “akademideki söy-
lem muhafazakârlığının kırılabilmesi”nin ancak metinlerin farklı, yeni ve özgün okumalar-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

28 29

la mümkün olabileceğini vurgulamıştır (165). Söz konusu yaklaşıma koşut bir bakış açısıy-
la bu çalışmanın hedefi, Duha Koca Oğlu Deli Dumrul anlatısını mizah bağlamında farklı 
değerlendirmelerle ele almak ve yeni açılımlara kapı aralamaktır. Bu doğrultuda çalışmada 
Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’daki mizahi unsurların “sosyal normları yeniden yaratmak 
üzere yıkma” işlevi tartışılacaktır. Duha Koca Oğlu Deli Dumrul anlatısında Dumrul’un 
Azrail ve anne babasıyla olan diyalogları, komiğin toplumsal düzeni tesis etmek üzere yık-
ma işlevi çerçevesinde analiz edilecektir. Ek olarak Deli Dumrul; “komik karakter”in nite-
likleri bağlamında değerlendirilerek onun toplum üzerindeki örtük kontrolü tartışılacaktır. 
Ekseriyetle bilgisizlikle ilişkilendirilen Deli Dumrul’un; “komik karakter” bağlamında çok 
katmanlı bir yapıya sahip olması nedeniyle, bilgelik açısından da değerlendirilip değer-
lendirilemeyeceği sorgulanacak ve dönemin toplumsal krizinin aşılmasındaki işlevselliği 
tartışılacaktır.

1. Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’da mizahın sosyal normları yıkarak toplumsal 
düzeni inşa etme işlevi 

Bireyin hem diğer bireylerle hem de toplumla kurduğu ilişki temelinde oluşan toplumsal 
hayatın belirli bir düzen içerisinde sürmesi birtakım kalıplaşmış davranışı, beklentiyi, yasağı 
ve yaptırımı beraberinde getirir. Bir arada yaşamanın doğurabileceği  sorunların önüne geçil-
mesi, sosyal denetim ile mümkündür. Sosyal denetim ise ancak istenen ve istenmeyen davra-
nışları düzenleyen sosyal normlarla sağlanır. Dinselliğin baskın olduğu toplumlarda, kişiler 
kutsal kitaplar ve dinî kurumlar tarafından belirlenmiş kuralları yerine getirmekle yükümlü 
hisseder ve bu toplumlarda bireylerin davranışları dinî yaptırımlarla kontrol altında tutulur 
(Örnek, 1977: 122).

Bir topluluğun parçası olarak yaşamını sürdüren insan; kuralları, sınırları, yasakları ve 
tüm bunlar etrafında yaptırımları belirlenmiş bir düzenin devamlılığını sağlamakla yükümlü 
görülür. Yazılı ve kurumsal yasaların yanında gelenek ve göreneklerle de korunan bu düzene 
esneklik ve uyum göstermeyen bireyler çeşitli yaptırımlarla karşılaşır. Bunlar yasal yaptırım-
lar olabileceği gibi toplumsal ve dinî bağlamlarda uygulanan kınama, teşhir, ayıplama, dışla-
ma gibi eylemlere maruz kalma şeklinde de ortaya çıkabilir. Örnek (1977) aykırı tutum ya da 
davranışın sahibini toplumun gözü önünde gülünç duruma sokma ve alaya, hafife almayı da 
bu yaptırımlar içerisinde anar (122). Diğer bir deyişle mizahın cezalandırma işlevi toplumsal 
düzen için bir yaptırım mahiyetinde kullanılır (Öğüt Eker, 2017: 53). 

Komiğin işlevleri, toplumsal düzlemdeki kullanımıyla belirginleşip görünür hâle gelir. 
Bu noktada denebilir ki komik, sosyal düzenin yaratımı ve devamlılığının sağlanmasında 
işlevsel olarak kullanılabilir. Cebeci (2016) komiğin sosyal düzenin sağlanması adına düze-
ni yıkarak yeniden inşa etmesi işleviyle, istenen sosyal düzene tekrar dönüşü öngördüğünü 
belirtir (36). Komik, sözü edilen yeniden inşa sürecinde istenmeyen eylemleri cezalandırır 
ve bu yolla arzu edilen tutumları destekler. Zira Bergson’a göre (2014) bireylerin arasındaki 
devamlı mutabakat toplum tarafından istenen bir eğilimdir ve bu uyumu sürekli kılacak her 
türlü esneklik desteklenirken onu bozacak ya da zora sokacak herhangi bir katılık gülme ile 
cezalandırılır (13-15). 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

30 31

Duha Koca Oğlu Deli Dumrul anlatısındaki mizahi unsurların işlevini, sözü edilen top-
lumsal düzlemde ele almak mümkündür. Anlatılarda Saydam’ın ifadesiyle “tekilin tümeli 
içermesi” (Saydam, 1997: 9), diğer bir deyişle bireyin toplumu yansıtması; Deli Dumrul’da-
ki komiğin, Türk tarihinin dönüm noktalarından olan İslamiyet’e geçiş sürecini anlatmada 
bir araç olarak kullanıldığı savını destekler niteliktedir. Deli Dumrul’un şahsında yaratılan 
ikilik -Allah’ı bilmesi ancak Allah’ın yasalarından, İslami kurallardan bihaber olması- âdeta 
İslamiyet’e geçiş sürecindeki bireyin yaşadığı karmaşa ve zorlukların anlatı dünyasındaki bir 
yankısıdır. Bu yankı, mizah ile ses bulur. Anlatıda sosyal normların farklı biçimlerde askıya 
alınmasının ve bozumunun getirdiği çatışma, aykırılık ve uyuşmazlıklar hem komiği yaratır 
hem de toplumsal düzenin yaratımında başat rol oynar. 

Deli Dumrul’un tanıtılmasıyla başlayan anlatının henüz giriş kısmında onun aykırı bir 
davranışının vurgulanması ve “deli” olarak nitelendirilmesi dikkat çekmektedir: 

Deli Dumrul dirleridi bir er varidi. Bir kuru çayın üzerine bir köpri yapdurmışidi. Kiçeninden 
otuz üç akça aluridi, kiçmeyeninden döge döge kırk akça aluridi. Bunı niçün böyle ideridi? 
Anuniçünki menden delü menden güçlü er var mıdur ki çıka menümile savaşa diridi. (Ergin, 
1997: 177)

Anlatının devamında Dumrul için kullanılan diğer bir epitet olan “Âdemîler evreni” 
ifadesiyle de benzer şekilde “deli” sözcüğü; Dumrul’un güce olan tutkusunu, bu gücü top-
lumsal bakımdan onaylanmayacak şekilde kullanışını, güçten kaynaklanan taşkınlıklarını 
ve kabadayılığını belirtmek için kullanılır (Pehlivan, 2015: 227). Kuru çayın üstüne yapı-
lan köprünün işlevsizliği ile yaratılan karşıtlık ve aykırılık, ancak “deli”lerin yapacağı gibi 
Dumrul’un “geçenden otuz üç, geçmeyenden kırk akçe alması” ile perçinlenir. Bir nevi 
delilikten olgunluğa geçişin hikâyesi olan anlatıda Dumrul’un deliliği ve aşırılığı abar-
tıldıkça kurgunun ilerleyen kısımlarındaki yenilgiyle yaratılan çatışma ve bu çatışmadan 
doğan mizah da büyüyecektir. 

Komiğin ortaya çıkışında sosyal normları yıkarak baskıdan kurtulma, düzenin/kuralın 
vurgulanması ve bu yolla doğru olanın ima edilmesi söz konusudur (Cebeci, 2016: 38). Ko-
mik; sosyal normların, gelenekselleşmiş uygulamaların devamlı değişme, güncellenme ve 
sabit kalamama özelliğini kullanarak bu düzeni yıkar ve bu yolla öne çıkararak yeniden ku-
rar. Böylelikle komik karakter tarafından anlatı dizgesinde çiğnendiği görülen düzen, dina-
mik bir yapı hâlinde yeniden yaratılır. Bu husus komiğin toplum üzerindeki işlevlerinden biri 
mahiyetinde kabul edilebilir. Deli Dumrul’un yukarıda sözü edilen “Allah’tan haberli fakat 
Allah’ın yasa ve düzeninden bihaber” hâli ile “deli”liği onun düzeni bozuşuna yol açan temel 
unsur olarak gösterilebilir. Dumrul, Azrail’in de Allah’ın yarattığı düzenin bir parçası olduğu 
ve emirlerini yerine getirdiği gerçeğinin farkına varamaz (Pehlivan, 2015: 109). Dumrul, 
Azrail’in bir yiğidin canını aldığını öğrenerek Azrail’e güç gösterisinde bulunur. Söz konusu 
düzen bozumu tam da bu noktada kendini gösterir. Dumrul’un Azrail’e karşı gelerek Allah’ın 
yasalarına başkaldırması ve ölüm gibi doğrudan Allah’ın kanunlarının parçası olan bir alana 
müdahale girişimi yukarıda bahsi geçen “yıkılan kuralın/düzenin vurgulanması” hususuna 
birebir örnek teşkil eder:

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

30 31

Deli Dumrul aydur: Mere Azrail ol didigünüz ne kişidür kim adamın canın alur, ya 
kâdir Allah birligün varlıgun hakkı-y-içün Azraili menüm gözüme göstergil, savaşayım 
çekişeyim dürişeyim, yahşı yigidün canın almaya didi. Kayıtdı döndi Delü Dumrul 
ivine geldi. Hak Tealaya Dumrulun sözi hoş gelmedi. Bak bak mere delü kavat menüm 
birligüm bilmez, birligüme şükür kılmaz, menüm ulu dergahumda geze menlik eyleye 
didi. Azrail var, dahı ol delü kavatun gözine görüngil, benzini sarartgıl didi, canını 
hırlatgıl algıl didi. (…) Mere delü kavat öginür-idün: Al kanatlu Azrail menüm elüme 
girse öldüre-y-idüm, yahşı yigidün canın anun elinden kurtara-y-yidüm dir-idün, imdi 
mere delü geldüm ki senün canun alam, virür misin yohsa menüm-ile cenk ider misin 
didi. Delü Dumrul aydur: Mere al kanatlu Azrail sen misin didi. Evet menem didi. Bu 
yahşı yigitlerün canını sen mi alursun didi. Evet men aluram didi. Delü Dumrul aydur: 
Mere kapuçılar kapuyı kapan didi. Mere Azrail ben seni gin yirde ister-idüm tar yirde 
eyü elüme girdün ola mı didi. Men seni öldüreyim, yahşı yigidün canın kurtarayım didi. 
(Ergin, 1997: 177-179)

Düzenin yeniden yaratımına götürecek olan bu yıkım girişimi Deli Dumrul anlatısında 
“kutsala müdahale, kutsalın alaya alınması” şeklinde ortaya çıkar.1 Kutsal olanın komiğe, 
mizaha, parodiye konu edilmesi günümüz algısıyla kabul edilmeyecek bir durum olsa da 
Bakhtin, toplumsal yaşamın erken dönemlerinde ciddi ve komik unsurların eşit düzeyde 
resmî ve kutsal kabul edildiğini belirtmiş, ciddi ve komik arasındaki keskin ayrımın son-
raki süreçlerde belirginleştiğinin ve böylece tüm komik türlerin gayriresmî bir bağlama 
aktarıldığını vurgulamıştır (Bakhtin, 2005: 32-33). Benzer şekilde Simon Dentith (2002), 
Eski Yunan edebiyatını örnek göstererek kutsal ile parodinin ve komik ile ciddi olanın 
tarih boyunca yan yana durduğunu, en kutsal mitleri ihtiva eden ciddi türlerin bile parodik 
eşleriyle2 var olduğunu belirtmiştir (41).3 İdeal, resmî ve kutsal olan ile tüm bunlara dair 
hiyerarşinin askıya alınması Bakhtin’in “karnaval” kavramını akla getirir. Bakhtin’in kar-
navalı, sosyal düzene dair kuralların alt üst edildiği, kutsalın alaya alındığı, resmî yapılar-
daki hiyerarşinin yıkıldığı, mizah ile kurulan bir kutlama biçimini ifade eder. Söylemin kö-
kenlerini halk kültüründe arayan Bakhtin, tam da bu nedenle halk kültürünün vazgeçilmez 
bir parçası olarak gördüğü “karnaval” folkloruna özgü özelliklerin kültür ve edebiyattaki 
yansımalarına, temsillerine odaklanır. Gülmenin yıkma ve yeniden inşa etme işlevini göze-
terek komiğin edebî ürünlerin üzerindeki dönüştürücü gücünü vurgular. Bu vurgu, temel-
lerini Orta Çağ’da dinî sistemler üzerine kurulmuş toplumsal düzenin, hiyerarşik yapıların 
ve ciddi dilin karnaval ruhuna ait komik biçimlerle alt üst edilip yeniden inşa edilmesinden 
alır. Bakhtin’e göre (2005: 30-37) “halkın karnaval mizah kültürü” Orta Çağ’ın kutsal me-
tinleri ve dinî ayinlerinde kullanılan, son derece katı kurallara sahip, soyut, uhrevi ve ciddi 
diline karşı durur ve dili dogmatizmin, mistisizmin ve dindarlığın tekelinden çıkıp tama-
men özgür kılar. Çünkü hiyerarşinin geçici bir şekilde askıya alınışı özel bir iletişim biçi-
mini -nezaketin bağlayıcı tonundan ve katılığından uzak, mizahi, somut ve daha özgür bir 
ifade biçimi- beraberinde getirir. Halk mizahının, kiliseye özgü uhrevi dilin karşısında ko-
numlanan dünyevi ve “zındık”4 tonuna yalnız karnavalda göz yumulması, kutsalın askıya 
alınışının izinli ve bilinçli bir eylem olduğunu gösterir. Söz konusu karnaval ve festivalle-
rin mizahi, ciddiyetsiz, kaba-saba ve dünyevi bağlamı; Orta Çağ’ın kurduğu resmî, baskıcı 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

32 33

ve kutsal dünyaya bir alternatif olarak okunabilir. Bu bakımdan Aktari (2011) karnavalı 
bir “güvenlik vanasının açılması” olarak nitelendirmiş, resmî ideolojinin ve katı hiyerarşik 
düzenin halkın üzerinde yarattığı baskının karnaval sayesinde rahatladığını ve bir sonraki 
karnavala kadar halkın tekrar aynı sistemin içine girebilmesinin bir yolu olduğunu belirt-
miştir (68). Karnaval ruhunun sözü edilen işlevi, mizahın sosyal normları yeniden kurmak 
üzere bozuşuyla örtüşür niteliktedir. Karnavaldaki tamamen yerle bir edilmeyen ancak bir 
süreliğine gizlenen kutsal (Cebeci, 2016: 125) Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’da bütünüy-
le yıkılmayan ancak yeniden yaratılabilecek ölçüde zedelenen sosyal normları hatırlatır. 
Dumrul’un Azrail’e karşı çıkması, Azrail’e hamle yapması ve Azrail’in güvercin donuna 
girişini kendisinden kaçışı olarak yorumlaması, kutsalı ve İslam’ın yasalarını temsil eden 
Azrail’in geçici ve izinli bir şekilde askıya alınması olarak nitelendirilebilir: 

Kara kılıcın sıyırdı, eline aldı. Azra’ile çalmağa hamle kıldı. Azra’il bir gögercin oldı, 
pencereden uçdı gitdi. Ademiler evreni Deli Dumrul elin eline çaldı kas kas güldi. Ay-
dur: Yigitlerüm Azra’ilün gözini eyle korhutdum ki gin kapuyı kodu tar bacadan kaçtı 
çünki menüm elümden gögerçin kibi kuş oldu uçdı, mere men anı kor mıyam toğana 
aldurmayınca didi. Turdı atına bindi, toğanın eline aldı, ardına düşdi. Bir iki gögerçin 
öldürdi. (Ergin, 1997: 179)

Anlatıda kutsala müdahale ile gelen bu yıkım girişimi, sosyal normların vurgulanarak 
göz önüne çıkarılmasını sağlar. Çünkü Azrail’e karşı galibiyetinden emin bir şekilde dönen 
Dumrul’un Azrail’i karşısında görmesi ve ona karşı kesin bir yenilgi alması bu göstermelik 
askıya alma durumunu sonlandırır ve sağlanmak istenen düzenin yeniden kurulmasının ilk 
adımı olarak işlevsel bir hâle gelir. Deli Dumrul’un Azrail’e yalvarması karşısında Azrail’in 
sarf ettiği sözler, düzenin yeniden sağlanması konusundaki işlevselliğin bir kanıtı niteliğin-
dedir. Zira Azrail bu sözleriyle aslında anlatıdaki kutsalın ya da diğer bir deyişle yeniden ya-
ratılmak istenen sosyal normların sadece bir temsilcisi olduğunu, Dumrul’un kendisine karşı 
gelmekle aslında Allah’ın sistemine karşı geldiğini açık bir şekilde belirtir: “Mere delü kavat 
mana ne yalvarursın, Allah Tealaya yalvar, menüm de elümde ne var, men dahı bir yumuş 
oğlanıyam didi. Delü Dumrul aydur: Ya pes can viren can alan Allah Teala mıdur? Beli oldur 
didi.” (Ergin, 1997: 179).

Dumrul’un kutsal olana başkaldırısı ve zorbalığı anlatının ilerleyen kısımlarında ye-
rini pişmanlığa ve cezaya bırakacak ve böylece yıkılanın komik bir biçimde vurgusuyla 
İslamiyet’e dair asıl otoritenin birliği ve bu birliğe dair sarsılmaz düzen öne çıkarılarak 
yeniden yaratılacaktır. Azrail’in Dumrul’a galibiyeti, İslami bakış açısının bir nevi öğ-
retisi ve yeniden yaratımı mahiyetindedir. Bu yeniden yaratımın mizah eliyle olması da 
İslamiyet’e geçiş ve adaptasyon süreci düşünüldüğünde, muhatabın karşı karşıya kaldığı 
yeni değer ve normların idrak edilmesi ve kabulü noktasında işlevseldir. Yeni bir dine 
geçiş sürecinde bu dinin kural ve gereklerinin topluma aktarımına dair bu işlevsellik, sözü 
edilen yıkım ve yeniden yaratımı meydana getiren “kutsala başkaldırı”nın tıpkı karnaval-
daki gibi izinli ve bilinçli bir eylem olabileceğini gösterir. Bu noktada Duha Koca Oğlu 
Deli Dumrul boyunda mizah; resmî ideolojilerin bir aracı olan katı, baskıcı ve karmaşık 
bir değişim sürecini daha benimsenebilir bir hâle getirmektedir. Dumrul’un mağlubiyeti 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

32 33

ve ardından Allah’a yalvarışı üzerine sözlerinin Allah’a hoş gelmesi ve anlatının sonunda 
cana karşılık can bulması üzerine hayatının bağışlanması da olumsuz bir bozum ve tahrip-
tense ılımlı bir yeniden inşa sürecinin göstergesidir.  Nitekim “Halk mizahı (…) yeniden 
hayat verir, tazeler. Salt olumsuzlama, halk kültürüne tamamen yabancıdır.” (Bakhtin, 
2005: 37).

Sosyal normlar ve bunlar tarafından yaratılan düzenden söz ederken toplumsal hayatın 
yapı taşı olarak nitelendirilebilecek aile kurumundan da bahsetmek gerekir. Kişinin doğu-
muyla beraber aile bireyleriyle kurduğu ilk temas, onun toplumsallaşma sürecini başlatarak 
değer yargılarını ve davranış kalıplarını şekillendirir. Bireyin diğer bireylerle ve toplumla 
ilişkisi için âdeta bir ilk örnek olan aile kurumu, bu özelliği nedeniyle toplumsal düzenin 
kuralları ve kaçınmalarının düzenlendiği ilk evre olarak nitelendirilebilir. Duha Koca Oğlu 
Deli Dumrul anlatısı sosyal normları toplumsal boyutta ele aldığı ölçüde, toplumun küçük 
bir modeli olan aile düzleminde de ele alır. Dumrul’un anlatıda ana babasıyla girdiği diya-
loglar, ana babanın eylemleri ve bu eylemlerin tanrısal boyuttaki sonuçları; temeli duygusal 
bağlara dayanan, geleneksel aile kurumunun birliği ve devamlılığını sağlaması bakımından 
işlevseldir. 

Dumrul’un Azrail nezdinde Allah’a karşı gelmesi Allah’a hoş gelmez. Onun isyanını 
doğrudan kendi sistemine bir müdahale girişimi olarak algılar ve bundan sonra gerçekle-
şen olaylar (Azrail’in Dumrul’la yeniden karşılaşması ve Dumrul’un mağlubiyeti) anlatı 
kurgusunda yeni bir açılıma kapı aralar. Allah’ın Dumrul’a kendi canı yerine can bulursa 
bağışlanacağını iletmesi üzerine Dumrul, kendisine canlarını bağışlayacakları inancıyla 
ana babasına gider. Babasının canını vermemesi neticesinde annesine giden Deli Dumrul, 
beklenmedik bir şekilde annesinden de ret cevabı alır. Dumrul’un önce babasına giderek 
medet umması; babanın anneye nazaran daha az şefkatli olduğu kabulü ve babanın “Men-
den aziz menden sevgülü anandur” ifadesiyle desteklediği, dinleyicilerin de babanın canını 
vermeyeceğine ve anneye başvurulacağına dair beklentileri nedeniyle okur/dinleyici üze-
rindeki etkiyi artırarak mizahi bir alana da zemin hazırlar. Bu durum iki sebebe dayanır. 
Bunlardan ilki, Kant’ın gülmenin meydana gelişini dayandırdığı “gergin bir bekleyişin 
ansızın boşa çıkması” (Şentürk, 2016: 52) durumudur. Ebeveynlerin -özellikle de annenin- 
evladı için canını hiç düşünmeden vereceği beklentisinin, anne babanın Deli Dumrul’a 
canlarını bağışlamayışı ile gelen ani düşüşü ve buna bağlı ortaya çıkan gülme; Kant’ın 
gerilmiş beklentilerin boşa çıkışı ve umudun hiçlik duygusuna dönüşmesi tezine örnek 
oluşturur. Söz konusu beklentinin boşa çıkışı hem babanın hem de annenin Deli Dumrul’a 
verdikleri cevaplarla zirve noktasına taşınır. Baba canını vermeye razı olmadığını şu dize-
lerle dile getirir: 

Karşu yatan kara tagum gerek-ise/Söyle gelsün Azrail’ün yaylası olsun/Sovuk sovuk 
bınarlarum gerek-ise/Ana içit olsun/Tavla tavla şahbaz atlarum gerek-ise/Ana binit ol-
sun/Katar katar develerüm gerek ise/Ana yüklet olsun/Ağayılda ağça koyunum gerek-
ise/Kara mudbak altında anun şöleni olsun/Altun gümüş pul gerek ise/Ana harçlık ol-
sun/Dünya şirin can aziz/Canumı kıyabilmen bellü bilgil/Menden aziz menden sevgülü 
anandur/Oğul anana var (Ergin, 1997: 181)

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

34 35

Babanın evladı için yapabileceği fedakârlıkları artan bir ivmeyle sıraladığı; maddi yaşam 
için gerekli ve kıymetli toprak, su, at, deve, altın birçok varlığı oğlu için verebileceğini be-
lirten ifadelerinin yarattığı beklenti “Dünya şirin can aziz” dizesinde birden büyük bir düşüş 
yaşayarak bir bozulmayla/yıkımla sonlanır. Ardından annenin babadan daha aziz ve şefkatli 
olduğu telkiniyle karşılaşan okur/dinleyici için daha kuvvetli bir ani boşluk hissi, annenin 
dizelerinde de kendini gösterir:

Oğul oğul ay oğul/Tokuz ay karnumda götürdüğüm oğul/Tolma bişiklerde beledügüm 
ogul/On ay diyende dünya yüzine getürdügüm oğul/Tolap Tolap ağ südümi emzürdü-
güm oğul/Ağça burçlu hisarlarda tutılayidün oğul/Sası dinlü kâfir elinde tutsak ola-
yidün oğul/Altun akça güçine salubanı seni kurtarayidüm oğul/Yaman yire varmışsın 
varabilmem/Dünya şirin can aziz/Canımı kıyabilmen bellü bilgil (Ergin, 1997: 182)

Oğlu için hem fiziksel hem de maddi anlamda paha biçilemez fedakârlıklarda bulundu-
ğunu belirten annenin, “Ağça burçlu hisarlarda tutulayidün oğul” dizesinden itibaren sezil-
meye başlanan reddi, oğlu için korkusuzca her tehlikeye atılabileceği ancak canına kıyama-
yacağını söylediği ifadesiyle sonlanır. Manzum parçaların içerisinde zikredilen, birbirine zıt 
ifadelerin okurun/dinleyicinin duygularını beklenmedik cümlelerle tepetaklak edişi zıtlıktan 
doğan mizahın kuvvetli örnekleridir.

Kurgunun bu noktasında gülmeyi yaratan diğer bir unsur da tekrar/yinelemedir. Durum-
lar döngüsel nitelik taşıdığında, diğer bir deyişle belirli bir kronolojide aynen gerçekleştiği 
gibi tekrar ettiğinde daha çok güldürür (Bergson, 2014: 56, 60). Komiği yaratan beklentinin 
boşa çıkması döngüsü, Deli Dumrul’un önce babasından, sonra annesinden medet umarak eli 
boş dönmesi örüntüsünde kendini gösterir. Olay örgüsünde Deli Dumrul’un canının karşılı-
ğında can bulursa bağışlanacağını öğrenmesi (denge/beklenti), babasının canını vermemesi 
(bozulma/beklentinin boşa çıkması/hayal kırıklığı), tekrar karşılığında vereceği can için an-
nesine gitmesi (yeniden denge/beklenti), annesinin canını vermemesi (bozulma/beklentinin 
boşa çıkması) şeklinde bir döngüsellik dikkati çeker. Dumrul’un zorunlu bir neden-sonuç 
akışının içerisinde babasından sonra annesine gitme eyleminin yarattığı tekrar durumu, ka-
rakterin tüm çabalarına rağmen başladığı noktaya dönüşünü gösterir ve bu dairesel etki bir 
güldürü unsuruna dönüşür. 

Karşıtlık, tekrar ve beklentinin boşa çıkması gibi yollarla yaratılan komiğin söz konusu 
anlatıda toplumsal düzeni ve sosyal normları yıktığı görülür. Toplumun temelini oluşturan 
aile kurumunun vazgeçilmez iki unsuru olan anne ve babanın; toplumun devamlılığını sağla-
yacak, kültürü gelecek nesillere aktaracak yegâne potansiyel gücü olan evlatlarına koşulsuz 
sevgisi ve fedakârlığı, toplumsal düzenin sürebilmesi için istenen ve beklenen tutumlardır. 
Söz konusu istendik tutumlara koşut olarak Dede Korkut Kitabı’nın diğer anlatılarına ba-
kıldığında anne ve babanın evladını koruyan, düşünen, onun için fedakârlıklar yapmaktan 
çekinmeyen bir yapıya sahip olduğu görülür. “Oğul atanın yeteridür, iki gözinün biridür. 
Devletli oğul kopsa ocağınun közidür.” (Ergin, 1997: 74) gibi atasözleriyle oğul sahibi olma-
nın önemi sık sık vurgulanır. Bununla birlikte anlatılarda baba figürleri pasif, duyarsız ya da 
yalnızca kendini düşünen kişiler olarak tasvir edilmez; aksine, ailesini tehlikelerden koruyan, 
çocuklarına rehberlik eden, onların eğitimini önemseyen karakterlerdir. Benzer şekilde Dede 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

34 35

Korkut Kitabı’ndaki anlatılarda anne; fedakârlıklarıyla öne çıkan, çocukları için her türlü 
tehlikeyi göze alan; kimi zaman çocukları adına eşine karşı duran, kimi zaman da onların 
iyiliği için eşine kahramanca destek olan ve baba-oğul ilişkisini dengeleyen figürler olarak 
tasvir edilir. Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’da ise sözü edilen bu kutsal aile bağının anne ve 
baba tarafından yıkılması, toplumsal düzenin bozuluşunu çağrıştırır. Deli Dumrul’daki anne-
baba figürlerinin, Dede Korkut Kitabı’nın genelindeki anne-baba rollerine zıtlık oluşturması 
ilk bakışta tuhaf ve toplumun genel kabullerine ya da yaşam tarzına aykırı gelse de bu durum, 
mizahın toplumsal düzeni yeniden inşa etme işlevi düşünüldüğünde anlam kazanır. Bireysel 
ve toplumsal yaşamı çıkmaza sokan bu eylemler cezalandırılır. Anne ve baba; Dumrul’a can 
vermeyi reddetmekle kan bağının kutsallığını yadsımış, varlık nedenlerini oluşturan sistemi 
kendi elleriyle yıkmış ve toplumsal düzenin kutsal kabul ettiği bağa ihanet etmişlerdir (Say-
dam, 1997: 137). Anne babanın tutumları sonucunda gelen gülünç ile yıkılan sosyal düzen, 
cezalandırılmalarıyla yeniden inşa edilir. Aile kurumunun önemi ve bu kurumun devamlılığı 
için gerekli davranışların pekiştirilmesi de mizahın sosyal normları yeniden yaratmak üzere 
yıkma işleviyle tekrar vurgulanır. 

2. Cahil mi bilge mi? Çok katmanlı yapısıyla “komik kahraman” olarak Deli 
Dumrul ve toplumsal düzenin inşasındaki işlevi

Toplumsal düzenin yaratılması ve devamlılığın sağlanması birey-birey ve birey-top-
lum arasında kurulacak olan daimî bir uyum gerektirir. Bu uyumun dışında kalacak biçim-
de “katılık” gösteren, abartılan, empatiden yoksun ve büyük oranda karikatürize edilen; 
farklı bir deyişle “komedinin icat ettiği şekliyle karakter”5 (Zupančič, 2011: 68) diğerle-
rinden ayrılır. Bu ayrımın ilk ve en temel özelliği komik karakterin kendisiyle birlikte ete 
kemiğe bürünen tek bir özellikle öne çıkmasıdır.6 Walter Benjamin’in ifade ettiği üzere ko-
mik karakter diğer tüm özelliklerini gölgede bırakacak tek bir özellikle var olur. Dolayısıy-
la onun tutum ve davranışları bireyin iç dünyasını yansıtmaktan ve psikolojik temelde ele 
alınmayı gerektirecek bir karmaşıklıktan uzaktır (Benjamin, 1996: 205). Komik karakterin 
söz konusu bu tek özelliği genellikle bir nesne, durum ya da eyleme sınırsız bağlılığı ve 
tutkusudur.  Zupančič (2011) bu mantık dışı tutkunun komik karakter üzerindeki etkisinin 
büyüklüğünü belirtmek için onu “ayaklı bir tekli özellik” olarak tanımlar (68-69). Komik 
karakteri harekete geçiren bu somut tutku, onu her türlü mümkün ve imkânsız duruma 
sürükler. Üstelik bu tutku açıkça ortadadır; komik karakter onu gizleme ihtiyacı hissetmez, 
aksine alenen sergiler. 

Komik bir karakter olarak Deli Dumrul’u imkânsızlıklara sürükleyen, diğer tüm nite-
likleri gölgede bırakarak öne çıkan bu tekli özelliğin güce, üstünlüğe ve galibiyete duydu-
ğu tutku olduğu söylenebilir. Anlatının giriş kısmında kendini özdeşleştirdiği güzel yiğidin 
ölümüne sebep olan gücün kendisini mağlup edeceğine ve kendi zayıflığıyla yüzleşmesine 
dair kaygısı da (Saydam, 1997: 152) onun güç bağımlılığıyla açıklanabilir. Zira Deli Dum-
rul tanıtılırken anlatıcı tarafından yapılan aşağıdaki açıklama; onun gücüyle, deliliğiyle, 
yiğitliğiyle iftiharını kanıtlar: “Menden deli menden güçli er var mıdur ki çıka menümile 
savaşa deridi. Menüm bahadurligüm cılasunligüm, yigitligüm Ruma, Şama gide çavlana 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

36 37

deridi.” (Ergin, 1997: 177). Deli Dumrul’un gücüne olan bu mantık dışı tutkusu, onun Az-
rail ile olan güç savaşının temelindeki nedendir. Azrail tarafından hırpalanması, canından 
olma tehlikesi geçirmesi, anne ve babası ile diyalogları, ölüm korkusuyla sınanması gibi 
anlatı boyunca sürüklendiği tüm mücadelelerin altında komik karakterin tutkuyla bağlan-
dığı bu tekli özelliği, yani Deli Dumrul için “güç tutkusu” yatar. Deli Dumrul, yaptığı 
köprü ile halktan haraç alarak fiziksel gücü ve otoritesini pekiştirmeye çalıştığı gibi ölümü 
kontrol altına alma çabasıyla bir nevi Tanrı’nın gücüne bile meydan okur. Güce olan bu 
saplantısıyla kendinden daha güçlü bir varlık olmadığına dair kibirli inancı, onun doğanın 
karşı konulmaz bir yasası mahiyetindeki ölümün aslında bir temsili olduğu Tanrı’nın siste-
mine başkaldırmasına yol açar.  Anlatının başlangıcında ölen yiğidin canını alan Azrail’e 
karşı mücadeleye giriştiği “Azrail didügünüz ne kişidür kim adamun canın alur, ya kadir 
Allah birligün varlıgun hakkıyiçün Azraili menüm gözüme göstergil, savaşayım çekişeyim 
dürişeyim” (Ergin, 1997: 177) şeklindeki cüretkâr sözleri Allah’ın hoşuna gitmez. Bunun 
üzerine Allah tarafından Deli Dumrul için söylenen “Menüm ulu dergahımda geze menlik 
eyleye” (Ergin, 1997: 177) ifadeleri de Deli Dumrul’un kibrine getirilen bir eleştiridir. 
Azrail ile karşılaşan Deli Dumrul, Azrail’e kılıcını gösterdiğinde Azrail’in bir güvercin 
olup uçmasını kendisinden korkup kaçışı olarak nitelendirir ve yine aynı böbürlenen eday-
la “Azrail’in gözünü öyle korhutdum ki gin kapuyı kodı tar bacadan kaçdı, çünki menüm 
elümden gögercin kibi kuş oldı uçdı.” cümlelerini sarf eder. Deli Dumrul, gücüne olan 
güveniyle kendinden öyle geçmiştir ve algısı kendi “tutkulu nesnesi” ile o denli doludur ki 
Azrail’in mağlup olduğuna kanaat getirir. 

Dumrul’un körü körüne güçle meşgul olması, komik karaktere haiz ego-id çatışmasını 
belirginleştirir. Zupančič (2011) komik karakterin, id’inin ve içgüdülerinin etkisiyle, tutkuyla 
bağlı olduğu nesne veya duruma odaklandığını ve sürekli olarak bunlarla ilgili kaygı duy-
duğunu belirtir. Ona göre; komik karakterin bu “tek” olana duyduğu takıntılı bağlılık, dış 
dünyayla uyum sağlamaya çalışan egosu ile gerçeklikten kopuk bir tatmin arzusunda olan 
id’i arasında bir çatışma yaratır. Bu nedenle komik karakterin onu dış dünyaya uyumdan sü-
rekli uzaklaştıran bağımlılığı, egosunun memnuniyetsizliğine karşın id’in anlık mutluluğunu 
ortaya çıkarır (72). Deli Dumrul da komik karakterin bu belirgin özelliğini gösterir. Anlatının 
başında gerçeklikle uyum sağlamaktansa, komik karaktere yaraşır bir tutumla id’ini tatmin 
etmeyi ve gücüyle var olmayı tercih eder. 

Deli Dumrul’un fiziksel gücü, kabadayılığı ve yalnızca kendine odaklı bir tutumla bö-
bürlenişinin çizdiği tablo, Azrail’e karşı yenilmesiyle başka bir boyut kazanır. Anlatının ba-
şından beri Deli Dumrul’un kibri, kendine güveni ve haddi arttıkça ilerleyen kısımlardaki 
yenilgisi, yalvarışları ve mağduriyetinin yarattığı komiğin ölçüsü de o denli büyüyecektir. 
Deli Dumrul için koşulların tersine dönmesi hem karakter komiğini yaratır hem de komik 
karakterin belirgin özelliklerinden biri olan “zıtlıkları bir arada barındırma” durumunu gözler 
önüne serer. Nitekim ani ve beklenmedik karşıtlıklara müsaade eden yapısı, komik karakterin 
ayırt edici özelliklerinden bir diğeridir. Cebeci’nin ifadeleriyle “Komik kahraman bir yanıyla 
isyancı, bir yanıyla bilge, bir yanıyla kurban ve diğer bir yanıyla da toplumsal düzeni bozan 
bir uyumsuzdur. Hem devrimci hem de muhafazakâr eğilimleri temsil eder. Hem rasyonel 
hem de irrasyoneldir.” (Cebeci, 2016: 67). 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

36 37

Mizah söz konusu olduğunda karşıtlık, en eski komedilere kadar uzanan bir geçmişe sa-
hiptir. Bu zıtlıklar Antik Yunan tiyatrosunda ve ritüellerde yer alan, komedide birbirine karşıt 
iki tipi temsil eden alazon-eiron karşıtlığını akıllara getirir. Kendini olduğundan daha güçlü 
ve bilgili gören, kibirli, gösterişçi bir tutum sergileyen, katı ve bağlayıcı doğasıyla kendi 
yarattığını sandığı sistemin kölesi olan alazon ile eleştirel, sorgulayan, alternatif anlatılar 
sunan eiron arasındaki çatışma; komik karakterin içsel çatışmasının da bir temsili niteliğinde 
okunabilir. Wylie Sypher “The Meanings Of Comedy” başlıklı çalışmasının “The Guises 
of Comic Hero” (1956) kısmında komik karakterin çift katmanlı yapısını alazon-eiron kar-
şıtlığına değinerek Sokrates ve Falstaff üzerinden çözümler. Eiron cahil, ahmak ya da soy-
tarı maskesini takınarak ve kendini bilinçli şekilde küçümseyerek yaptığı sorgulamalarıyla 
alazonun inandığı bilgeliğini yerle bir eder. Tanrı’nın düşmanı olan ve ritüeli kutsallıktan 
uzaklaştıran alazon; eironun alter egosudur. Tanrısallığa zarar verme ve kutsala göz dikmenin 
cezası olarak dövülerek kovulan alazon, Tanrı-kahramanın kılıklarından biridir, kahramanın 
Tanrısallaşmadan önce reddetmesi gereken “karşıt” benliktir (226-241). 

Bu bilgiler ışığında Deli Dumrul’un, komik kahramanın çift katmanlı yapısına uygun şe-
kilde, birbirine zıt iki karakter tipini bir arada barındırdığı görülür. Kahramanın kendi gücüne 
ve otoritesine gereğinden fazla güvenmesi, üstünlüğünü kanıtlama çabasıyla ilahi düzenin bir 
parçası olan ölüme meydan okuması, onun alazon tipinin özelliklerini taşıdığını gösterir. İla-
hi sisteme ve kutsala karşı sergilenen isyankâr tavır, doğrudan alazon tipine özgü bir özellik 
olmakla birlikte, Deli Dumrul aynı zamanda eironun özelliklerini de sergiler. Eiron açısın-
dan ele alındığında, kahramanın hikâyesindeki dönüşüm dikkat çekicidir. Azrail karşısında 
güçsüzlüğünü kabullenmesi, sınırlarını sorgulamaya başlamasına yol açar. Bu süreçte Deli 
Dumrul, ironik bir şekilde kendi sınırlılığını ve güçsüzlüğünü fark eder, (tıpkı Sokrates’in al-
çakgönüllü sorgulayıcı tutumuyla sahte bilginin maskesini düşürmesi gibi) ileride farkındalı-
ğı da tartışılacak olan kibrinin ve başkaldırısının çöküşünü gözler önüne serer.  Onun kutsala 
meydan okuma olarak değerlendirilen tutumları, aynı zamanda eiron tipine özgü eleştirel, 
sorgulayıcı ve alternatif çözümler arayan bir perspektifle de yorumlanabilir. Zira kahramanın 
kendini olumsuzlayarak bir şey bilmiyormuş gibi davranması da eiron tipine has bir tavırdır. 
Bu doğrultuda, Deli Dumrul’un birbiriyle çatışan komedi tiplerinin özelliklerini aynı anda 
barındırması, komik karakterlerin karşıtlıklara, çelişkilere ya da belirsizliklere açık yapısına 
örnek teşkil etmesi açısından önem taşımaktadır. Ancak şu sorunun da göz önünde bulundu-
rulması gerekir: Deli Dumrul’da tespit edilen karşıt durumlar çoğunlukla iddia edildiği gibi 
bir dönüşümün sonucu mudur; yoksa Deli Dumrul, dönüştüğünü varsaydığımız tüm özellik-
lere en başından beri sahip midir? Nitekim, kahramanın Allah ile doğrudan iletişime geçme 
çabası, Azrail’in aracılığını reddetmesi ve “Nice cahiller seni gökte arar/Sen hod müminlerin 
gönlündesin” ifadeleriyle Tanrı’ya seslenişi, onun mutasavvıf ve bilge bir tavır sergilediği 
şeklindeki bir okumaya da kapı aralayabilir. Boratav da Deli Dumrul’un Azrail’e meydan 
okuyuşuyla ve Tanrı ile aracısız konuşmak için Azrail’in aradan çekilmesi hususunda diret-
mesiyle halk fıkralarındaki Bektaşi tipini anımsattığını belirtir (Boratav, 1983: 320).

Anlatının başındaki Deli Dumrul’un toplumsal düzeni bozmaya hamle eden, isyankâr ve 
kibirli yönü, Azrail’e ve onun aracılığıyla Allah’a karşı gelişinin temelindeki özellikleridir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

38 39

“Delilikten usluluğa doğru” (Pehlivan, 2015: 227) aldığı yolun sonunda Deli Dumrul, bu özel-
liklerin tam karşısında konumlanır: Hatasını anlar, pişman olur, af diler, ölümünden sonra eşi 
ve çocukları için iyi bir hayat diler. Güvenç (2022) Deli Dumrul’un anlatının başında gösterdiği 
olumsuz tutum ve davranışların olumlu yöndeki değişimini, kahramanın dinamizmine bağlaya-
rak bir dönüşüm olarak değerlendirir (137). Ancak bu “uslanma” hâli sadece Deli Dumrul’un 
korkusundan mı kaynaklanır, yoksa onun her ne kadar ilk yarattığı izlenimlere aykırı olsa da bir 
yanıyla tüm bu “uslu” özellikleri en başından beri barındırdığı gerçeği de öne sürülebilir mi? 
Bu soru komik karakterin karşıtlıkları bir arada tutan yapısıyla cevaplanabilir. Komik bir karak-
ter olarak Deli Dumrul; cahil-bilge, zalim-mazlum, cellat-kurban, müşfik-acımasız gibi karşıt 
birçok kıyafeti anlatının başından sonuna kadar giyinip çıkarır. Metnin ilk bölümlerinde, gücü-
ne tutkun, kabadayı ve acımasız bir figür olarak karşımıza çıkan Dumrul, ilerleyen bölümlerde 
mazlum, kurban ve canının bağışlanması için çabalayan bir mağdur olarak tasvir edilmektedir. 
Kuru bir çayın üzerine yaptırdığı köprüden geçenlerden otuz üç, geçmeyenlerden ise “döve 
döve” kırk akçe alan ve deliliğiyle övünen acımasız Dumrul, sonrasında karısına ve evlatlarına 
kıyamayan, kendi ölümünden sonra dahi onların rahat bir yaşam sürmesi için planlar yapan 
müşfik ve fedakâr bir karakter olarak da betimlenmektedir. Dumrul’un bu birbirine zıt tutumları 
komik karakterin yukarıda sıralanan özellikleriyle bağdaşır bir şekilde; iyi ve kötünün, cahil 
ve bilgenin, zalim ve mazlumun sınırlarını belirsizleştirir. Okurun; Allah’ı bilen fakat Azrail’i 
tanımayan, İslamiyet konusunda cahil bir Dumrul ile mi yoksa vahdet-i vücut anlayışına hâkim, 
Allah’la iletişiminde herhangi bir aracıya tahammülü olmayan, Allah’la çekinmeden konuşan, 
hareketlerinin bilincinde bir Dumrul ile mi karşı karşıya olduğu sorusunun cevabı Dumrul’un 
komik karaktere haiz çok boyutlu yapısında yatar. Güç tutkusu ve kendini bilmezliği gibi aykırı 
tutumları sonucunda pişman ve mağdur olan cahil bir Dumrul ile mi yoksa en başından beri 
tüm bunları bir “don” mahiyetinde giyip insani özellikleri somutlaştırarak topluma yaklaşma ve 
bu yolla toplumu kontrol etmeyi hedefleyen bilge bir Dumrul ile mi muhatap olunduğu sorusu 
da aynı çok boyutluluğun farklı bir kanıtı olarak değerlendirilebilir. Deli Dumrul, eironvari bir 
yaklaşım sergileyerek bilinçli bir şekilde cehalet maskesi takar ve bu yolla eleştirel bir tutumla 
alazon yanını sorgulayarak cezalandırılmasını sağlar. Böylece kutsal sistemin ya da toplumsal 
düzenin parodisini yapan alazon ile düzenin savunucusu, ironik kahraman eironun mücadelesi-
nin dramatik bir örneği olarak karşımıza çıkar. 

İçinde barındırdığı karşıtlıklar ve belirsiz sınırlar, “komik karakter”e dair niteliklerin Deli 
Dumrul’daki zuhuru ve mizahın anlatıdaki işlevselliğinin göstergeleridir. Dumrul toplumsal 
düzenin inşasında, komik karakterin ikiliklerini kullanarak rol oynar. Bu noktada Özdemir’in 
“geçmişte Türk halkının buhranlı dönemlerini tasavvuf ve mizahla aştığı” (Özdemir, 2010: 
38) tespitini de anmak yerinde olacaktır. Özdemir’in “Türk halk felsefesinin temeli” olarak 
addettiği bu tasavvuf-mizah ilişkisi, tıpkı Deli Dumrul’un cahil ve bilge yanlarının yüzeysel 
zıtlığı gibi ilk bakışta yan yana gelemeyecekmiş gibi görünebilir. Ancak toplumun açıkça 
söyleyemediklerinin, tasavvufun sağladığı manevi dayanıklılık ile mizahın sağladığı yaratıcı 
ifade biçimlerinin harmanlanarak dile getirilmesi bu tespiti güçlendirmektedir. Tasavvuf ve 
mizahın ortak sorgulayıcı tavrı, Deli Dumrul’un hem cehaleti hem de bilgeliği aynı anda 
barındıran çok boyutlu yapısında somut bir karşılık bulmaktadır. Genel kanıya da uygun 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

38 39

olarak Deli Dumrul’un sergilediği tavrın temeli, bir yandan cehalet ya da kibir unsurlarında 
aranabilir ve komiğin bu bilgisizlikten doğduğu düşünülebilir. Öte yandan, tamamen zıt bir 
bakış açısıyla, bu tavır Dumrul’un bilgeliğine ve tasavvuf-mizah ilişkisini kullanarak yaptığı 
eleştirel yaklaşıma da dayandırılabilir. Onun tıpkı şathiyelerde olduğu gibi Allah’a doğru-
dan, çekinmeden, lafını sakınmadan, cüretkâr seslenişi; herhangi bir aracıya ya da Allah ile 
ilişkisini düzenleme görevindeki kurallara karşı tahammülsüzlüğünün bilgisizlik donuna bü-
rünmüş bir ifadesi olarak nitelendirilebilir. Bu durum, “komik karakterlerin kendilerini ‘kü-
çük’ göstererek ‘büyük’ topluluklar üzerinde kontrol kazanma” (Cebeci, 2016: 68) işlevini de 
açıklar. Önemsiz, cahil ve küçük görünmenin; bilgeliği gizleyerek toplumu kontrol etmenin 
bir yöntemi olarak karşımıza çıktığı bu durum, Deli Dumrul’un barındırdığı komiğin hem 
cehalet hem de bilgelik bağlamında değerlendirilebileceğini bir kez daha ortaya koymaktadır.

Sonuç
Mizah; bireyin ve toplumun karşılaştığı ya da yarattığı tarihî, dinî, sosyal vb. koşulları 

farklı biçimlerde ele alan özel bir ifade biçimidir. Bu anlatım biçimi ciddi metinlerin dile 
getiremediklerini söyleyen cüretkâr bir tavra da sahiptir. Mizahın bu cesur ve özgün doğa-
sı toplumsal ihtiyaçları karşılamaya yönelik işlevsel roller üstlenir. Sosyal düzenin istendik 
davranışlarla tesis edilmesi ve devamlılığının sağlanması bu işlevlerden biridir. Mizah, top-
lumsal düzenin kurulması ve sürdürülmesi işlevini toplumsal normları belirli ölçülerde ve bi-
linçli şekilde yıkarak yerine getirir. Toplumsal düzenin, sosyal normların bilinçli ve yeniden 
kurulabilecek ölçüde yıkılması ile olması istenen toplumsal yapı ya da bireylerden beklenen 
davranışlar vurgulanır ve bu yolla yeniden inşa edilir. Diğer bir deyişle komik; toplumsal 
düzeni önce sosyal yapıyı tahrip ederek sağlar. Söz konusu bilinçli ve izinli yıkım, resmî ve 
kutsal olanın izinli ve geçici bir süreliğine askıya alındığı “karnaval” kavramıyla örtüşür. 
Sosyal düzenin, normların alt üst edildiği, kutsalın alaya alındığı, resmî hiyerarşinin yıkıldı-
ğı bu mizahi kutlama biçimi; komiğin toplum üzerindeki dönüştürücü gücünü de vurgular. 
Bu vurgu resmî ve dinî sistemler üzerine kurulmuş ciddi dilin ve hiyerarşik yapıların alt üst 
edilerek yeniden inşa edilmesine dayanır. Bakhtin’in “karnaval”ında bu tamamen yıkılmayan 
ancak bilinçli, izinli ve belli ölçülerde tahrip edilen sosyal normlar Duha Koca Oğlu Deli 
Dumrul anlatısında karşımıza çıkar. Dumrul’un Azrail’e karşı direnişi, kutsala başkaldırı ola-
rak kendini gösterir. Zengin mizahi unsurlarla örülü ve din değişikliği gibi zorlu bir sürecin 
etkilerini yansıtan bu anlatı, yeni dine dair sistemin öğreti ve normlarını aktarmak ve topluma 
benimsetmek üzere inşa etmek için İslamiyet’i ve dolayısıyla kutsalı temsil eden Azrail’in 
geçici ve izinli bir şekilde askıya alınışını barındırır. Böylece sosyal normları yıkarak düzeni 
inşa etme işleviyle mizah, Duha Koca Oğlu Deli Dumrul’da din değişikliğinin yarattığı dö-
nüşüm sürecinin karmaşasını ve bu sürece dair sancılı evreleri toplum tarafından daha kolay 
kabul edilebilir bir hâle getirerek değişimin benimsenmesini kolaylaştırır. 

Benzer şekilde mizahın sosyal normları yıkarak toplumsal düzeni yeniden tesis etme işlevi 
Deli Dumrul’da var olan “komik karakter” nitelikleri ile de sağlanır. Tutkuyla bir durum ya 
da nesneye bağlılık, zıtlıkları bir arada bulundurma gibi özellikler “komik karakter” rolünün 
Dumrul’a tanıdığı çok yönlü alanın önemli unsurlarıdır. Bu alan, mizahın toplumsal boyuttaki 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

40 41

işlevleri ile birlikte hareket ederek hem karakterin hem de söz konusu anlatının toplum üzerin-
deki kontrol gücünü yaratır ve artırır. Verilen örnekler ve alıntılarda görüldüğü üzere “komik 
karakter” olarak Dumrul, toplumsal düzenin yaratımı ve devamlılığının sağlanması için farklı 
ve birbirine zıt maskelerini kullanır. Azrail’e karşı isyanı nedeniyle genellikle yeni dinin sis-
tem ve kurallarını bilmemekle bağdaştırılan Dumrul’un bu maskeyi bilinçli bir şekilde takıp 
takmadığına dair bir sorgulamanın; komik karakterin bilgisizlik maskesini bilinçli bir şekilde 
takma ve kendini küçük göstererek toplum üzerinde örtük bir kontrole sahip olma özellikleri 
bağlamında okunduğunda farklı ve özgün sonuçlara gebe olduğu görülecektir. 

Görüldüğü üzere, her ne kadar gülme mutlulukla, ağlama üzüntüyle ilişkilendirilerek 
bu iki kavram birbirinin tamamen zıttı olarak algılansa da sözlü kültürün bütünleştirici, 
birleştirici tavrı mutluluk ve hüznü bir arada tutar. Çünkü bu tür keskin karşıtlıklar ve sı-
nırları belirgin ayrımlar, yazının ve okuryazarlığın ortaya çıkardığı bir durumdur. Yazının 
bir paradoks olarak nitelendirdiği aynı anda hem hüzünlü hem de mutlu olma ya da hem 
ağlama hem de gülme hâlini sözlü kültür iç içe geçmiş bir biçimde yansıtır. Sözlü kültüre 
dair bu özellik sözlü anlatılardaki mizahi alt yapı ile bir araya geldiğinde; Deli Dumrul’da-
ki mizahın sadece kahkaha ve gülmeyle ilişkili olmaması, bünyesinde komiği ve gülmeyi 
barındırırken aynı zamanda toplumun o dönemdeki sıkıntılı sürecini ifade edebilmesini 
sağlar. Bu nedenle Duha Koca Oğlu Deli Dumrul anlatısındaki mizahi unsurlar toplumsal 
süreçlerin yansıtılmasında ve aşılabilmesinde önemli rol oynar. Çalışma boyunca ortaya 
atılan, örneklendirilen ve kanıtlanan ifadeler sonucunda söylenebilir ki Duha Koca Oğlu 
Deli Dumrul anlatısı, mizah sayesinde oluşturduğu anlam katmanları, temsil gücü ve top-
lumsal düzeni inşa etme işlevi bakımından Türk anlatı geleneğinin en zengin kaynakları 
arasında adı anılır bir konuma sahiptir.

Notlar
1	 Pehlivan (2015: 109) Deli Dumrul’un Azrail’e diklenmesini kutsala müdahale olarak nitelendirmiş ve bu unsuru 

anlatının dönüştürücü ögesi olarak ele almıştır.
2	 “Parodic counterparts”. Bakhtin’in ciddi metinlerin komik ikizlerinin olduğu görüşü (Bakhtin, 2005: 32), benzer 

şekilde Genette’nin ciddi bir metnin ironik, ironik bir metninse ciddi bir üst metin gerektirdiğine dair tespiti (Ge-
nette, 1997: 324), komik ve ciddi türlerin arasındaki sınır çizgilerinin kalınlaştığı bir dönem için önem arz eder. 
İçeriği benzerken işlevleri ve ifade biçimleri farklı olan, biri ciddi biri komik olan metinler parodik eşler olarak 
adlandırılır. Komiğin, insan deneyiminin idealize edilmiş siyah-beyaz yönleri yerine gri yönlerini ve çok boyutlu 
yapısını ciddi metinlerin söyleyemediği rahatlık ve biçimde aktarması işlevi bu parodik eşlik durumunun altında 
yatan temel sebep olarak gösterilebilir. 

3	 Kutsal olanla komik olan arasındaki kutupsal karşıtlıkların ve keskin sınırların yazı ve okuryazarlığın ürünleri 
olduğuna dair ayrıca bk. (Sanders, 2001: 56; Ong, 2014: 93). 

4	 Bu ifade Parla, 2021’den alınmıştır.
5	 Vurgu yazara ait. 
6	 Zupančič komik karakteri komik figürlerden de ayrı tutar ve her komik figürün komik bir karakter olmayabile-

ceğini belirtir. Söz konusu bu tek bir nesneye, olguya ya da duruma tutkulu bağlılık; Zupančič tarafından komik 
karakteri komik figürlerden ayıran bir özellik olarak da nitelendirilir.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

40 41

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale, orijinal veriler temelinde hazırlanmış özgün bir araştırma 
makalesidir. Daha önce hiçbir yerde yayımlanmamış olup başka bir yere yayımlanmak üzere gönderil-
memiştir. Yazar, araştırma sürecinde etik ilkelere ve kurallara uymuştur.
Yazarların katkı düzeyleri: Makale tek yazarlıdır. 
Etik komite onayı: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur. 
Finansal destek: Çalışmada finansal destek alınmamıştır. 
Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır. 
Research and publication ethics statement: This article constitutes an original research paper based 
on original data. It has neither been published previously nor submitted for publication elsewhere. The 
author has adhered to ethical principles and guidelines throughout the research process.
Contribution rates of authors to the article: The article is single-authored. 
Ethics committee approval: Ethics committee approval is not required for the study. 
Support statement: No financial support was received for the study. 
Conflict of interest: There are no potential conflicts of interest related to this study. 

Kaynakça
Abalı, İ. (2020). Ölümü evcilleştirmek: Türk halk kültüründe ölüm temelli mizah. Hiperyayın.

Aktari, S. (2011). Karnaval, grotesk gerçekçilik ve gülmenin devasa gücü. Hece Dergisi, (171), 66-74. 

Bakhtin, M. (2005). Rabelais ve dünyası. Ayrıntı. 

Bergson, H. (2014). Gülme. İş Bankası Kültür. 

Benjamin, W. (1996). Fate and character. M. Bullock and M. W. Jennings (Eds.) Selected writings 
volume 1 1913-1926 içinde (201-206) Harvard Unıversıty.

Boratav, P. N. (1983). Bektaşi ile Bektaşi fıkraları üzerine. Folklor ve edebiyat II içinde (318-327) 
Adam.

Cebeci, O. (2016). Komik edebi türler: Parodi, satir ve ironi. İthaki. 

Dentith, S. (2002). Parody. Routledge. 

Ergin, M. (1997). Dede Korkut Kitabı I. Türk Dil Kurumu.

Genette, G. (1997). Palimpsest: literature in the second degree. University of Nebreska.

Güvenç, A. Ö. (2011). Dede Korkut Kitabı’nda mizah. Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 
Enstitüsü Dergisi, 46, 157-180.

Güvenç, A. Ö. (2022). Dede Korkut anlatılarında dinamik kahramanın kendiyle sınavı. S. Bekki ve Y. 
Saygılı Savaş (Ed.) Prof. Dr. Ensar Aslan’a Armağan içinde (127-141) Fenomen. 

Hazzlitt, W. (1969). “On wit and humour”. Lectures on the English comic writers içinde (1-31). Russell 
& Russell. 

Kortantamer, T. (2002). Kuruluşundan Tanzimat’a kadar Osmanlı Dönemi Türk mizahının kısa bir 
tarihi. Hasan Celal Güzel, Kemal Çiçek ve Salim Koca (Ed.) Türkler, 11 (1142- 1175) Yeni Türkiye.

Levin, H. (1987). Playboys and killjoys: an essay on the theory and practice of comedy. Oxford 
University.

Ong, W. (2014). Sözlü ve yazılı kültür sözün teknolojileşmesi. Metis. 

Öğüt Eker, G. (2014). İnsan kültür mizah eğlence endüstrisinde tüketim nesnesi olarak mizah. Grafiker. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

42 43

Öğüt Eker, G. (2017). Mizah, Tanrı’dan bir armağan mı yoksa şeytanın getirdiği bir ceza yöntemi mi? 
Sosyal normların cezalandırma yaptırımı boyutunda ‘sosyal ceza olarak gülme’. folklor/edebiyat, 
92, 49-62. doi: 10.22559/folkloredebiyat.2017.55. 

Öncül, K. (2018). Deli Dumrul hikâyesine yeni yaklaşımlar. Türkbilig, (36), 159-166.

Öngören, F. (1998). Türk mizahı ve hicvi. İş Bankası Kültür Yayınları.

Örnek, S. V. (1977). Türk halkbilimi. T.C. Kültür Bakanlığı.

Özdemir, N. (2010). Mizah, eleştirel düşünce ve bilgelik: Nasreddin Hoca. Millî Folklor, (87), 27-40.

Parla, J. (2021). Don Kişot’tan bugüne roman. İletişim.

Pehlivan, G. (2015). Dede Korkut Kitabı’nda yapı, ideoloji ve yaratım. Ötüken.

Sanders, B. (2001). Kahkahanın zaferi yıkıcı tarih olarak gülme. Ayrıntı.

Saydam, B. (1997). Deli Dumrul’un bilinci. Metis.

Sevindik, A. (2021). Türk mizah ekolojisi. Ötüken.

Sevindik, A. (2023). Kahkahanın kültür tarihi. Ötüken.

Sypher, W. (1956). The guises of the comic hero. Comedy içinde (226-241) Doubleday Anchor Books. 

Şentürk, R. (2016). Gülme teorileri. Küre.

Zupančič, A. (2011). Komedi: Sonsuzun fiziği. Metis. 

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125-  Elif Şahin




