
ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

42 43

folklor/edebiyat - folklore&literature, 2026; 32(1)-125. Sayı/Issue - Kış/Winter
DOI: 10.22559/folklor.4974

Araştırma makalesi/Research article

Mevlâna Celaleddin Rumî’nin Eserlerinde Müzik, 
Fenomen ve Logos: Hermeneutik Bir Açımlama

Music, Phenomenon and Logos in the Works of Mevlana 
Celaleddin Rumi: A Hermeneutic Interpretation

                
Fulya Soylu Bağçeci*

N. Oya Levendoğlu**

Öz
Tasavvuf düşüncesinin temel kaynakları olan Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eser-
leri her çağda takip edilmiş, ilham alınmış ve araştırmalara konu olmuştur. Bu 
eserlerde müzikle ilişkili konular en temel yaradılış söylemlerinin ve yoğun bir bi-
çimde sembolize edilen ilahi aşkın bir parçasıdır. Müzikle ilişkili metaforların yan-
sıttığı derinlik ve çoklu anlamların içeriği tasavvuf düşüncesinin Antik çağlardan 
XIII. yüzyıla kadar getirilebilen düşünsel gelişimi ve tasavvufa tesir eden felsefi, 
kozmolojik, metafiziğe dayalı pek çok öğretiyle ilişkilidir. Bu çalışmada, Mevlâna 

	 Geliş tarihi (Received):  13-03-2025   Kabul tarihi (Accepted): 07-11-2025
*	 Dr. Öğr. Üyesi, Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi Türk Musikisi Devlet Konservatuvarı Müzikoloji Bölümü. 

Niğde-Türkiye/ Assist. Prof. Dr., Niğde Ömer Halisdemir University Turkish Music State Conservatory 
Department of Musicology. fsoylubagceci@ohu.edu.tr. ORCID ID: 0000-0001-9915-9078

**	 Prof. Dr., Erciyes Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Müzik Bölümü. Kayseri-Türkiye/ Prof. Dr., Erciyes 
University, Faculty of Fine Arts Department of Music. noya@erciyes.edu.tr. ORCID ID: 0000-0002-3397-6961



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

44 45

Celaleddin Rumî’nin eserlerinde inanç ve müzik ilişkisine yansıyan felsefi, koz-
molojik, metafizik içerikli tesirler nelerdir? Araştırma sorusundan yola çıkılarak 
Mesnevî, Divan-ı Kebir ve Rubailer’de yer alan müzikle ilişkili metaforlar taran-
mıştır. Kutsal bilgi ve ilahi öğretilere tesir eden konular kodlanarak müzik meta-
forları ile temsil edilen tasavvufi fenomenler belirlenmiştir. Tasavvufun temellerini 
oluşturan bilimsel ve kuramsal kategoriler ile müzikle ilişkili metaforların bağlan-
tısı kurulmuş, ön plana çıkan konular tasavvufi, felsefi ve tarihsel bilgileri kapsa-
yan literatürle ilişkilendirilmiştir. Dolayısıyla bu çalışmada tarihsel ve ontolojik bir 
çerçevede hermeneutik açımlama süreci yürütülmüş, müzik metaforları üzerinden 
tasavvufa tesir eden öğretilere dikkat çekilerek müziğe yüklenen çoklu anlamların 
niteliği ve kökeni üzerine yorumlamalar yapılmıştır. Sonuç olarak müzikle ilişkili 
beyitlerde Pythagorasçı evren ve müzik ilişkisi, Hermetik kozmoloji kapsamında 
Tanrı, insan ve müzik ilişkisi ve Platoncu görüşün tasavvuf müziği (sema) çerçe-
vesine yerleşen tesirleri belirlenmiştir. 
Anahtar sözcükler: Mevlâna Celaleddin Rumî, müzik, hermeneutik açımlama, 
inanç ve müzik, Heidegger ve anlam

Abstract
The works of Mevlana Celaleddin Rumi, the main sources of Sufi thought, have 
been followed, have inspired, and have been researched. In these works, the 
subjects related to music are part of the most fundamental discourses of creation 
and intensely symbolized forms of divine love. The depth and multiple meanings 
in the metaphors related to music are related to the intellectual development of 
Sufi thought from ancient times to the 13th century. They are related to many 
philosophical, cosmological, and metaphysical teachings that influenced Sufism. 
In this study, the metaphors related to music in the Mesnevi, Divan-ı Kebir and 
Rubais were scanned based on the research question of what the philosophical, 
cosmological and metaphysical influences are. The themes influencing sacred 
knowledge and divine teachings were coded, the Sufi phenomena represented 
by musical metaphors were determined. The scientific categories forming the 
foundations of Sufism were linked to the musical metaphors, and the prominent 
subjects were associated with the Sufism literature, philosophy, and historical 
knowledge. Therefore, a hermeneutic interpretation process was carried out within 
a historical and ontological framework. By drawing attention to the teachings 
affecting Sufism through musical metaphors, I comment on the nature and origin 
of the multiple meanings attributed to music. As a result, the Pythagorean universe 
and music relationship in the verses, the relationship between God, humans and 
music within the scope of Hermetic cosmology, the effects of the Platonic view on 
the framework of ‘Sema’ were determined.
Keywords: Mevlana Celaleddin Rumi, music, hermeneutics, faith and music, the 
art of interpretation, Heidegger and meaning

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

44 45

Extended summary
In his written works, rich in written language and metaphorical narratives, Mevlana 

Celaleddin Rumi described the subtleties of Sufi life, the God-human relationship, and 
divine love. In his works, every element in life plays a role in expressing unity and 
God, the sole reality of all existence. Divine knowledge, which forms the basis of life 
and the essence of creation and all existence, is expressed through the possibilities of 
written language. Many themes emphasized through metaphorical narratives, metaphors, 
and stories have given rise to Sufi themes, and many of these themes have served as a 
vehicle for expressing the God-human relationship. In the Divan-ı Kebir, Masnavi, and 
Rubaiyat, one of the elements that most supports Rumi’s expression of God and divine 
love is music, with elements such as musical performance, instruments, and other elements 
being heavily emphasized in the works. Music is sometimes presented as a supporting 
element of meaning within metaphorical narratives, and sometimes as an instrumental 
metaphor representing humanity and creation. A person who has realized themselves and 
become one with God is represented by instruments such as the ney, rebap, and so on. The 
musical narratives in these works not only reveal the relationship between the art of music 
and sacred knowledge, but also reveal the dimensions of a semantic content connected 
to the migration of belief, thought, and knowledge before the 13th century, reflected in 
Rumi’s works, and the sources that nourished the mosaic of beliefs in Anatolia through 
Rumi. Traces of beliefs and ideas rooted in ancient Greece and Egypt, beliefs such as 
Christianity, Zoroastrianism, Buddhism, and other beliefs, as well as ancient and medieval 
philosophy and currents of thought, are evident in the meanings attributed to music in 
Rumi’s works. In a sense, the intellectual journey of Sufism throughout its development 
and the meanings music acquired during this process are understood through musical 
metaphors. The legacy of antiquity, the perception of music and the universe based on 
hermetic cosmology, Pythagoras’ views reflecting the relationship between the universe 
and music, and Plato’s thoughts, through musical metaphors, all serve as the foundation 
for the Sufi phenomena conveyed in Rumi’s works. The art of hermeneutic exegesis 
offers us one of the most effective roadmaps known for examining and analyzing this 
semantic content. Hermeneutics is an approach adopted since antiquity and the Middle 
Ages for analyzing sacred texts with their veiled, rhetorical, and metaphorical language 
and for uncovering the true meanings of the text. Over time, various schools of thought 
and philosophical perspectives have proposed the use of hermeneutics in epistemological, 
linguistic, methodological, or ontological contexts for textual analysis. Ultimately, a body 
of knowledge has emerged that allows not only texts but also spaces, works of art, musical 
pieces, or any other context to be hermeneutically examined. This study examines and 
interprets music-related couplets in the works of Mevlana Celaleddin Rumi through the 
art of hermeneutic exegesis. Methodologically, a document analysis technique based on 
qualitative research methods and techniques was employed. Based on the research question: 
“What are the philosophical, cosmological, and metaphysical influences reflected in the 
relationship between faith and music in Mevlana Celaleddin Rumi’s works?”, the study 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

46 47

scanned music-related metaphors in the relevant works. The sacred knowledge or thoughts 
conveyed in the couplets through these metaphors were subjected to a qualitative coding 
process. The salient Sufi phenomena and themes were emphasized, and their relationships 
with Sufi scientific categories were established. Within the scope of the metaphor analysis, 
the depth of meaning expressed in music-related metaphors and the reflections of these 
influences and teachings on the origin of their multiple meanings were emphasized 
within the context of Sufi and historical literature. Using a hermeneutic approach, the 
philosophical, metaphysical, and cosmological influences on music are interpreted within 
a framework extending from codes and categories to Sufi phenomena and the relationship 
between faith and music. Therefore, this study conducts a hermeneutic explication within 
a historical and ontological framework, drawing attention to the teachings that influence 
Sufism through musical metaphors and providing interpretations of the nature and origin 
of the multiple meanings attributed to music. Consequently, the Pythagorean relationship 
between the universe and music in music-related verses, the relationship between God, 
humanity, and music within the context of Hermetic cosmology, and the influences of the 
Platonic view on Sufi music (sema) are identified.

Giriş
Anadolu’da gelişim göstermiş döngüsel ibadet modeline dayalı pek çok geleneğe sanatın 

eşlik ettiği, sanatın değer ve normları ile tasavvufi, batıni öğretilerin birbirlerinden beslenen 
etkileşim örnekleri sergilediğini görmek mümkündür. Bu geleneklerin en dikkat çekici olan-
larından biri olan Mevlevîlik, Mevlâna Celaleddin Rumî’nin öğretileri üzerine inşa edilmiş 
ve gerek manevi birikim gerekse tarikat ve teşkilat anlayışı açısından yüzyıllara dayalı süreç-
te gelişmiş ve yayılmış olan kapsamlı bir yapılanmayı ortaya koymuştur. Mevlevîliğin temel 
öğretilerinin Mevlâna Celaleddin Rumî’den önceki devirlere ait dinî, felsefi ve kozmolojik 
unsurları da kapsıyor olması, XIII. yüzyıldan sonra oluşmaya başlamış Mevlevîliğin aslında 
büyük bir miras üzerine kurulduğunu göstermektedir (Soylu Bağçeci, 2017: 1). 

Mevlevî geleneğinin müzik mirası ilahi aşktan kaynak alan bir Tanrı-insan ilişkisi 
çerçevesinde sanatsal karakter kazanır. Müzik en temel anlamda insanın kendi varlığın-
dan yola çıkarak Tanrı’nın varlığına ulaşmasını, onun varlığını bilmesini ve ona dönme-
sini amaçlayan tekamül sürecindeki inanç derinliği ile anlam kazanan bir sanatı temsil 
eder. Bütün ayrılıkların ve farklılıkların ötesinde hayatın içindeki her unsurun Tanrı’nın 
varlığından başka bir hakikatinin olmaması olarak tanımlanan varlığın birliği felsefesi 
Mevlevî geleneğinde insana ve sanata anlam katan temel öğretidir. Müziğin, insanın tan-
rısal özünü hatırlaması noktasındaki etkisi, Mevlâna Celaleddin Rumî tarafından eser-
lerinde sıklıkla vurgulanmış, sonraki süreçte Mevlevîlik bünyesinde bu sanat dalı etkili 
bir biçimde varlık göstermiştir. Bu doğrultuda Tanrı-insan ilişkisinde müzikteki uyum ve 
ahengin, ilahi ahenkle ilişkilendirilmesi ve insanın varlığının özünde olan ahengi müzikle 
hissedebilmesi söz konusudur. Dolayısıyla bu anlayış ekseninde meydana gelen düşünce 
ve uygulamalar da Mevlevî geleneği bünyesindeki insan, evren ve müzik ilişkisini ortaya 
koymuştur. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

46 47

Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde Mevlevî geleneği kapsamında müziğin kuşan-
dığı anlamların teolojik, metafiziğe dayalı, felsefi ve kozmolojik tesirler boyutundaki yan-
sımaları görülebilmektedir. Bir nevi tasavvufun gelişim süreci boyunca geçirdiği düşünsel 
serüven ve bu süreçte müziğin kazandığı anlamlar müzikle ilişkili metaforlar aracılığıyla 
anlaşılır olmaktadır. Çalışmada Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde inanç ve müzik 
ilişkisine yansıyan felsefi, kozmolojik ve metafiziğe dayalı tesirler nelerdir? araştırma soru-
sundan yola çıkılarak ilgili eserlerde müzikle ilişkili metaforlar taranmıştır. Bu metaforlar 
üzerinden beyitlerde anlatılmak istenen kutsal bilgi ya da düşünceler nitel kodlama sürecine 
tabi tutulmuştur. Belirginleşen tasavvufi fenomenler ve temalar üzerinde durulmuş, bu tema-
ların tasavvufi bilimsel kategorilerle olan ilişkileri kurulmuştur. Metafor analizi kapsamında 
müzikle ilişkili metaforlarda ifade edilen anlam derinliği ve çoklu anlamların kökeninde söz 
konusu tesirler ve öğretilerin yansımaları tasavvufi ve tarihsel literatür ekseninde vurgulan-
mıştır. Hermeneutik bir yaklaşımla kodlardan kategorilere ve tasavvufi fenomenlerden inanç 
ve müzik ilişkisine uzanan bir çerçevede müziğe tesir eden felsefi, metafizik içerikli ve koz-
molojik tesirler yorumlanmıştır.

1. Hermeneutiğin tarihsel seyrinde metni anlama
Antik dönemlerden günümüze kadar olan süreçte en bilinen kapsamı kutsal, metafizikle 

ilişkili, retorik metinlerin örtülü anlamlarını ortaya çıkarma, yorumlama olan hermeneutik, 
metni anlama hususunda gerek ontolojik gerekse epistemolojik boyutları içeren bir yelpaze 
ile araştırmalara konu olmuştur. Hermeneutiği bir yol haritası, metolodolojik çabaların bir 
parçası olarak ele almak mümkün olabiliyorken aynı zamanda ontolojik bakış açısı sunan bir 
içerikle de karşımıza çıkabilir. Zaman içerisinde edebi bir metni, bir sanat eserini, kutsal bir 
metni, tarihsel bir bilgiyi anlama (Ebû Zeyd, 2014: 237) gibi içeriklere bürünerek kapsamı 
genişlemiş olan hermeneutik açımlama, sosyal bilimlerin, sanatın ve felsefenin araştırma 
alanlarına konu olmaya devam etmiştir. 

Hermes’in sembolik olarak Tanrılarla insanlar arasında iletişim köprüsü olması, ilahi 
bilgiyi insanlara aktaran bir figür olarak karşımıza çıkması hikayesi (Ebû Zeyd, 2014: 
238) bu alanın temellendirildiği, anlamını, misyonunu belirleyen (Gadamer, 2017: 42) en 
eski hermeneutik etkinlik olarak ifade edilebilir. Tarihsel süreçte hermeneutiğin, ontolojik 
ve epistemolojik çalışmalarla birlikte birbirini takip eden gelişim süreci geçirdiği ve bu 
doğrultuda çeşitli amaçlara hizmet ettiği söylenebilir. Hristiyanlığın baskısı ve skolas-
tik düşünceye karşı tepki olarak kutsal metinlerin esas anlamı üzerine çeşitli çalışmalar 
yapılmış, bu doğrultuda Martin Luther ve reformistler, kilisenin ve skolastiğin yorumla-
rıyla çarpıtıldığını öne sürdükleri kutsal metnin esas anlamına ulaşmaya çalışmışlardır. 
Protestan teolojisi tarafından ortaya konan bu teoriler modern hermeneutiğin kökenini 
oluşturmuştur (Kılıç, 2005: 93). Gerek Hermes örneğiyle gerekse 1500’lü yılların refor-
mist çalışmalarıyla hermeneutik etkinlik, bir bilginin ortaya çıkarılması, yorumlanması, 
çevrilmesi, aktarılması gibi bir içerikle bilgi ile bilginin muhattabı olanlar arasında haki-
kati yansıtmaya, açıklamaya, yorumlamaya hizmet eden aracı vasfındadır. Martin Luther 
ve reformistlerin kutsal metinlerin yorumlanması üzerinden yapmış oldukları girişimler, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

48 49

bu tür metinlerin sadece belli bir kesim tarafından yorumlanmasının sakıncalarını ortaya 
koymanın yanı sıra anlama kavramının öznel yönlerini de ortaya koyar. Luther ve re-
formistlerden sonra Friedrich Ast’ın anlayışında “anlama sürecini ‘yeniden oluşturma’ 
olarak ele alma fikri” (Öztürk, 2009: 153) hermeneutik adına dikkat çekici bir adım ola-
rak karşımıza çıkar. Bu noktada anlama sürecinin yeniden oluşturulması konusu, metnin 
anlam dünyasının kişisel olarak yeniden inşa edildiği bir öğrenme sürecine işaret eder. 
Schleiermacher’in evrensel hermeneutiğinde gündelik hayatın pratiklerinin temelinde ya-
tan evrensel bir boyutun varlığını işaret eden yaklaşımlar bulunur (Öztürk, 2009: 159). 
Ayrıca Schleiermacher, yorumlamanın konusu olabilecek her şeyin yorumbilimsel alana 
girebileceğini öne sürmüştür (Kılıç, 2005: 93). Ona göre merkezi düşünceyi ya da tüm 
parçaları kapsayan birliği, bir metnin bireyselliğini araştırma genel hermeneutiğe aittir. 
Diğer bir taraftan metindeki psikolojik ya da kişisel düzlemdeki muhtemel anlamlar çok-
luğunu araştırmak ise çeşitli tikel hermeneutiklere aittir (Schleiermacher, 2015: 79). Bu 
doğrultuda en büyük güçlük hangi düşüncelerin işaretler olarak takip edileceğini belirle-
mektir. Bazı durumlarda ilham verici bir retorik yalnızca bir ruh durumunun göstergesi 
olabilir ya da metnin bütün içeriği sunum yoluyla önerilebilir (Schleiermacher, 2015: 77). 
Herşeyden önce yazarın ve okuyucunun paylaşacağı bir anlama söz konusudur. Deva-
mında okuyucu anlamayı yeniden yapılandırırken yazara özgü de bir anlama vardır. An-
lamanın üçüncü tipi ise yazarın bile saygı duyduğu okuyucuya özgü olandır. Bu anlama 
genel hermeneutiğe ait değil, fakat akıl yürütmeye ve gündelik çıkarımlara daha uygun 
bir içeriktedir (Schleiermacher, 2015: 78-79). Schleiermacher’in hermeneutiği din dışı 
metinleri bu alanın kapsamına almasıyla ön plana çıkar ve yazarın, alımlayıcının tinini 
kapsayacak bir biçime evrenselleşmesinin sinyallerini verir. Dilthey ile hermeneutik yön-
temsel bir genişlemeye tabi olur. Onun tin bilimleri kavramsallaştırması ve yaşantının 
açımlanması üzerine geliştirdiği anlayış hermeneutiğin bir bilim kuramına dönüşmesi an-
lamına gelir (Altıntaş, 2022: 466). Dilthey’e göre açımlama ve yorumlama, insanın tüm 
psişik ve zihinsel donanımıyla gerçekleştirdiği bir yeniden anlamadır. Teknik açımlama 
için öncelikle yöntemsel olarak bir yazılı eserin iç bağlamını, kompozisyonunu ve etkin 
elemanlarını saptamak üzere retorik bulgular kullanılır (Dilthey, 1999: 98). Anlama ve 
açımlama mükemmelliğine eserlerin yaratıcılarının tinleriyle olan bağıntısının çözümlen-
mesinde ulaşır (Dilthey, 1999: 102). 

Dilthey’in tin bilimlerinin yöntem sorununu temellendirme noktasında epistemolojik 
olarak yürüttüğü çalışmaların tersine Heidegger, ontolojik bir çıkış noktasıyla hermeneutiği 
irdelemiştir. Gadamer ise hermeneutiğin bir yöntem olmadığını ve yöntemi hakikate giden 
yolda ışık tutan tek unsur olmadığını ortaya koymuştur. Her hermeneutik sorgulamanın bir 
anlama ve hakikat tecrübesi olduğunu ileri sürmüştür (Öztürk, 2009: 168). Heidegger feno-
menolojiyi varolan şeylerin varlığı’nın bilimi olarak görür. Bunun üzerine fenomenolojik 
betimlemenin yöntemsel anlamı yorumlamadır. Oradaki varlığın fenomenolojisi sözcüğün 
kökensel imleminde bir hermeneutiktir. Bu etkinlik ise bir sözcük yorumlama işine işaret 
eder. Dolayısıyla hermeneutik varoluşun varoluşsallığının analitiği’dir (Heidegger, 2004: 
67-68). Bu eylem ancak dil ile mümkün hale gelir. Dil, öznenin tüm düşünme, anlama, yo-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

48 49

rumlama, ifade etme olanağına kaynaklık eder. Öznenin içinde varolduğu hem içsel hem de 
dışsal varlıkları anlamlandırdığı ortamdır (Altıntaş, 2022: 473). 

Hermeneutikle ilişkili çalışmalar yürütmüş olan bütün bu düşünürlerin metinlerin yo-
rumlanması konusunda anlama kavramını irdeledikleri odak noktaları farklı yaklaşımlar 
içerir. Dilthey’e göre anlama, yorumcunun zihninde metni yazan kişinin zihinsel tasavvur-
larının farkına varıldığı süreçtir (Nesterova, 2004: XXIX). “Hermeneutik anlama, yalnızca 
doğal varlığa özgü tecrübe değil, aynı zamanda tarihsel ve toplumsal varoluş tecrübesine 
de işaret eder (Nesterova, 2004: XXIX). İnsanın varoluşsal olarak tarihsel bir boyut taşı-
ması metinlerin yorumlanmasında yorumcunun algı dünyasında karmaşıklığa yol açması 
muhtemel bir sebeptir. Metin, yorumcunun yaşadığı zamandan farklı bir tarihe ve farklı 
bir ortama sahip olduğunda, yani yazar ile yorumcu iki farklı çağa ait olduklarında bu 
karmaşıklık daha da artar (Ebû Zeyd, 2014: 241). Yazarın yaşadığı çağ, metnin anlamını 
doğrudan etkiler. Metni yazan kişinin yaşadığı dönemi anlayabilmek için ise o dönemin 
kültürel ve bilimsel seviyesini ortaya koyan çalışmalara başvurmak gereklidir. İnsanın ta-
rihsel varoluşunu Doğan Özlem (1999: 144) şu ifadelerle açıklamıştır: “Tarihsel bir varo-
luş olarak insan, sürekli bir hermeneutik faaliyet içerisindedir. Tarihle bağımızı evrenselci 
felsefe, teoloji, din ve ideolojiler aracılığıyla değil, bitip tükenmeyen ve hep tekil kalan an-
lama/yorumlama faaliyetlerimiz aracılığıyla kurarız”. Farklı çağlara ait algı seviyelerinin 
yarattığı ikiliği bertaraf edebilme ve anlama noktasına ulaşılabilmede gündelik yaşam pra-
tiklerinin etkili olabileceği görüşü bir diğer yaklaşımdır. Dilthey’e göre insanların içinde 
bulundukları kültürel ortamda, yaşam ifadelerinin anlaşılması olarak görülen ve doğrudan 
gerçekleşen basit anlama’yı olanaklı kılan şey, pratik yaşamın sürdürülebilmesini sağlayan 
ortaklıklardır. Dilthey bu doğrultuda anlamada duygudaşlığın önemine vurgu yapmaktadır 
(Acar Vanleene, 2012: 168). 

Hermeneutiğin çeşitli boyutlarının ortaya konması açısından dikkat çekilmesi gereken 
bir diğer husus bu alanın sanat eserleriyle olan bağlantısıdır. Sanat eserlerini anlamlandır-
ma ve yorumlama konusu, sanat eserinin derin anlamlarını, arka planını, sanatçının niye-
tini, içinde bulunduğu kültürel ve tarihsel bağlamı göz önünde bulundurarak incelemek 
anlamına gelir. Bu durumda eserin kendisi, yaratıcısı ve sanat eserinin izleyicisi beraberce 
anlamlara katılan birer faktör olarak değerlendirilebilir. Hermeneutik insan bilimleri ve 
sanat eserleriyle bağlantılı olarak bu noktada anlama ve yorumlama açısından önem taşır. 
Dilthey ve Gadamer’in görüşlerinde hermeneutiğin sanatsal olarak temellendirilmesi farklı 
biçimlerde işlenmiştir. Epistemolojik ve ontolojik bir ayrım olarak değerlendirebileceği-
miz bu ayrım, sanat eserini anlamanın farklı temellerini bizlere sunmaktadır. Gadamer, 
insani alana ait olan şeylere ilişkin bilimsel ve metodolojik yaklaşım sergilemenin doğru 
bir anlama düzeyine ulaştırmayacağını düşündüğünden insana özgü olan sanatsal deneyi-
min de aynı bakış açısı ile değerlendirilmesi gerektiğini ifade etmektedir (Manav, 2022: 
110). Bu nedenle Gadamer, öncelikle oyun kavramını öne sürer. Oyunla birlikte düşü-
nülen özgürlüğün herhangi bir sanatçının/oyuncunun veya kişinin özgürlüğü olmadığını 
vurgulayarak oyunun ortaya çıkardığı bir ürün olarak sanat eserinin bir varlık modu/tarzı 
olarak anlaşılmak durumunda olduğunu belirtir (Manav, 2022: 113). Dilthey ise sanatın 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

50 51

yaşama deneyimine dayalı olması ve malzemesini, konu içeriğini bu yaşama deneyiminde 
bulmasını kendiliğinden anlaşılır bir husus olarak değerlendirir. Sanatın yaşama deneyimi 
içerisinde temellerini bulduğu nasıl ki kendiliğinden anlaşılır bir şeyse, aynı şey bilim 
için de böyledir. En nihayet bilim de yaşama deneyimi gibi belirli bir çerçeve içerisinde 
sanatsal erke ve sanatsal araçlara baglıdır/bağımlıdır (Dilthey, 1999: 32-33). Dolayısıyla 
bu görüşlerde sanatı incelemenin ayrı yollar kazanmasının nedeni bilimsel ve metodolojik 
bakış açılarındaki farklılıklar üzerinden şekillenmiştir. 

2. Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde müzik ve anlam
Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinin her biri kendisinin geçirmiş olduğu çeşitli 

manevi olgunluk aşamalarını yansıtır. Bu yönüyle onun eserleri insan-ı kâmil olma yolcu-
luğunun coşkulu, ilahi aşk ile bezenmiş, cezbe ile yazılmış safhalarından manevi olgunluğa 
erişmiş, kendini gerçekleştirmiş bir ruhun kaleminden çıkan safhalarına kadar yansıtabil-
mektedir. Eserlerinde, hayatı anlamlı kılma, manevi bilince ulaşma adına ön plana çıkan 
öğretilerin, tasavvufi düşüncenin çeşitli aşamalarını içerdiği görülür. Tasavvufta irfan sahibi 
olmak, ilahi aşka ulaşmak, vahdet-i vücud bilgisine erebilmek, insan-ı kâmil olmak,  şiir, 
müzik ve semayla donanmak, vuslata ermek gibi konular ağırlıklı olarak ön plana çıkar (Öz-
köse, 2007: 81). Ancak Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde her hangi bir yazar ya da 
şair gibi üzerinde düşünülmüş ve planlanmış bir organizasyon, bu doğrultuda oluşturulmuş 
sistematik bir düzen söz konusu değildir. Onun eserlerindeki düzen de evrenin ve varoluşun 
düzeninin, ahenginin bir parçası gibidir (Gölpınarlı, 2015: 119). Çünkü o bir şair, yazar ve 
düşünür olmanın ötesinde manevi derinliği yaşayan, deneyimleyen konumundadır. Dolayı-
sıyla eserleri, yaşamı ve ortaya koyduğu her türlü ürün, onun bu maneviyatının dışarıya olan 
yansımalarıdır.

Mevlâna Celaleddin Rumî’nin yazmış olduğu eserler sadece Mevlevî tarikatının ku-
rulmasına öncü olmamış, bu eserler kanalıyla onun manevi derinliği çağlar ve toplumlar 
ötesine uzanan ortak bir dil sunarak her daim onu takip edenlerin ilk başvuru kaynakları 
olmuştur. Din, dil, ırk gibi ayrımları aşabilmiş bir tasavvuf diline sahip olan bu eserler 
vahdet öğretisiyle bezeli seslenişlerle Tanrı-insan arasındaki kadim ilişkiyi tekamül yo-
lundaki ruhlara hatırlatmıştır. Özellikle en bilinen eser olan Mesnevî, farklı dil, din, ırkla-
ra sahip toplumların da büyük ilgisini toplamakta, bu farklılıkların ötesinde temel varlık 
olan insanın özüne seslenmekte ve önemli mesajlar vermektedir. Mesnevî’nin niteliğine 
yönelik Mevlâna Celaleddin Rumî’nin açıklamaları bu eserin bir “vahdet dükkanı” ol-
duğunu vurgular niteliktedir (Mesnevî-i Şerîf, 2015: 829). Tarihsel süreçte eserin mana 
dünyasının daha geniş kesimlere ulaşabilmesi için Türkçe, Arapça, Farsça, Urduca ve bazı 
Batı dilleri olmak üzere pek çok şerhler yazılmış olmakla birlikte, Mevlevî geleneğinde 
bu mana dünyasının anlaşılabilmesi adına Mesnevîhanlık gibi bir misyon ortaya çıkmış 
ve Mesnevîhanlık geleneği yüzyıllar boyu sürdürülmüştür. Mevlâna Celaleddin Rumî’nin 
Hüsameddin Çelebi’yle olan yakınlığı döneminde, ondan aldığı destekle ortaya çıkan 
Mesnevî’yi,  ilk on sekiz beyit hariç Mevlâna Celaleddin Rumî’nin sözlü olarak aktardığı, 
Hüsameddin Çelebi’nin ise bu esnada kaleme aldığı ifade edilmiştir. Eserin ilk on sekiz 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

50 51

beytini ise bizzat kendisi yazmıştır (Çelik, 2005: 671). Rumî’nin manevi dilinin Mesnevî’de 
teşbih ve mecazlar yoluyla hikayeleştiği ve insan olmanın, Tanrı’ya yönelmenin, hakikate 
erişmenin olgun bir ifade diliyle yansıtıldığı görülür. Divan-ı Kebir ve Rubailer’e nazaran 
müziğe yönelik beyitlerin sayıca bu eserde daha az olduğunu söylemek mümkünken ilk on 
sekiz beyitte yer alan ney metaforu aracılığıyla anlatılan Tanrı-insan ilişkisi, insanın varo-
luş yolculuğu, sanat ve müzik vurgusunun en çarpıcı örneği olarak tasavvuf düşüncesine 
derinden yansımıştır. Tasavvuf geleneğinde vahdet düşüncesiyle müziğin özdeşleştirilmesi 
örneğini ortaya koyan bu ifadeler yazı dilinin imkanlarıyla müziksel metaforları bir nevi 
tasavvufun göstergeleri haline dönüştürmüştür (Soylu Bağçeci, 2017: 17; Soylu Bağçeci, 
Özdemir, 2022: 13). 

Bir diğer dikkat çekici eser olan Divan-ı Kebir, Mevlâna Celaleddin Rumî’nin varoluşa 
ait her türlü unsuru yoğun ve coşkun bir aşkla ifade ettiği bir mana dünyasını yansıtır. Bu 
nedenle Şemseddin Tebrizî’nin Mevlâna Celaleddin Rumî üzerinde yarattığı etkiyi yoğun bir 
biçimde yansıtan bu eserde, doğal olarak müzik ve semayla ilişkili unsurlar sıkça görülür. 
Divan-ı Şems-i Tebrizî olarak da anılan Divan-ı Kebir’de Mevlâna Celaleddin Rumî, gazel-
lerin çoğunun sonunda kendi adının yerine Şemseddin Tebrizî’nin adını mahlas yapmıştır. Bu 
sebeple yabancı bir kişinin bu eseri Şemseddin Tebrizî’ye ait olarak düşünmesi olasıdır (Çe-
lik, 2005: 668). Kaside, gazel, rubai ve diğer şiirleri içine alan bu eserde bir insanın manevi 
sürecini içeren ızdırap, feryat, coşku, heyecan, aşk ve cezbe halleri (Damar, 2011: 4) müzikle 
ilişkili anlatımlara ve çalgı metaforlarına saha olmuş niteliktedir. Mevlevî geleneğinin sa-
nat destekli bir manevi eğitim süreci takip etmesinin en önemli nedenlerinden biri Mevlâna 
Celaleddin Rumî’nin eserlerindeki sanat ve özellikle de müzik vurgusudur. Onun öğretileri 
aktarmadaki en dikkat çekici yöntemi çalgıları, müzisyenleri ve müziğin pek çok unsurunu 
vahdeti anlatan, tasavvufu ifade eden metaforik bir araca çevirmesidir (Soylu Bağçeci, Le-
vendoğlu Öner ve Güray, 2016). Bu sebeple özellikle Divan-ı Kebir ve Mesnevî fenomeno-
lojik bir yaklaşımla araştırılmalı, eserlerindeki yazı dilinden yansıyan müziğin nitelikleri ise 
hermeneutik açımlama sanatı ile incelenmelidir.

3. Müzikle ilişkili beyitlerin metnin tarihselliği ve bilincin tarihselliği üzerinden 
açımlanması

Hermeneutik açımlamada metnin anlamını tamamlayan en önemli unsurlar metnin ya-
zılmış olduğu tarihsel zaman dilimi, dönemin koşulları ve yazarın o dönemdeki fikir ve 
yaklaşımlarıdır. Bu nedenle ister Dilthey gibi epistemolojik bir tavırla yaklaşalım isterse 
Heidegger ve Gadamer gibi ontolojik bir incelemeye tabi tutalım tarih faktörü ve bilincin 
tarihselliği göz ardı edilemez unsurlardandır. Bir hermeneutik faaliyetin temelde biçimini 
ve yönetimini belirleyen üç faaliyet çok anlamlılık, yazı ve zaman’dır (Altıntaş, 2022: 
460). Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde söz konusu bu üç faktör hermeneutik in-
celemenin önemli dayanakları arasındadır. Bu nedenle hermeneutik açımlama açısından 
dikkate alacağımız ilk konu bilincin tarihselliği perspektifi bize zaman faktörünü vurgula-
makta ve dönemin Anadolu kültürünün Rumî’nin eserlerinde önemli bir payı olduğunu 
düşündürmektedir. Göç yoluyla Anadolu’ya gelmiş olan mutasavvıflar arasında ismi yüz-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

52 53

yıllarca büyük ilgi ve sevgiyle zikredilen Mevlâna Celaleddin Rumî, rivayetlere göre 30 
Eylül 1207’de Belh’te doğmuştur. Babası Baheaddin Veled’in, Sultân-al Ulemâ yani “bil-
ginlerin padişahı” adıyla anılan âlim, bilge bir kişi olduğu bizlere nakledilen bilgiler ara-
sında yer alır. XIII. yüzyılın şartlarına göre Baheaddin Veled gibi âlim olarak nitelendiri-
len insanların, zamanın eğitim aşamalarının en üst seviyelerine ilerlemiş, seçkin, takip 
edilen ve saygı duyulan önemli şahsiyetler arasında yer aldığı söylemek mümkündür (Soy-
lu Bağçeci, 2017: 27). Bu sebeple Mevlâna Celaleddin Rumî, babasından dolayı pek çok 
bilginle bir araya gelebilmiş, bu atmosferi solumuştur. Ayrıca göç faktörünün ve daha önce 
yaşadığı coğrafyaların, bir araya geldiği şahsiyetlerin onun eğitimine ve bilgi birikimine 
kattığı zenginliklerin önemi büyüktür. Örneğin göç esnasında Nişabur’da Feridüddin 
Attar’la görüşmesi (Gölpınarlı, 2015: 45), yaşamının ilerleyen yıllarında ise Şam’da bulu-
nan Muhyiddin Arabî, Sadeddin Hamevî, Evhadüdin Kirmanî ve Sadrettin Konevî ile bir 
araya geldiğine yönelik bilgiler Mevlâna Celaleddin Rumî’nin dervişi olan Sipehsâlâr ta-
rafından açıklanmıştır (Sipehsâlâr, 1977: 35). Bunun yanı sıra yaşamının ilk yıllarında 
babasından eğitim aldığı tahmin edilmekte, sonraki süreçte ise pek çok bilginden icazetna-
me aldığı ve eğitim için Şam ve Halep’te yer aldığı ifade edilmektedir. Dolayısıyla gerek 
baba faktörüyle bağlantılı olarak gerek de kendi eğitim süreciyle ilişkili olarak zamanının 
şartlarına göre önemli bir bilgi birikimi edinmiş olan Mevlâna Celaleddin Rumî, arif, bil-
ge, aşık, Mevlâna gibi sıfatların kendisine yakıştırıldığı önemli bir şahsiyet olarak yetiş-
miştir (Gölpınarlı, 2015: 47). Bu anlamda dönemin koşullarını baz alırken gerçekleştirece-
ğimiz en temel hermeneutik faaliyet bu eserlerin kendi zamanını aşan bir bilgi birikimini 
çağlar ötesine taşıyan bir alim ve inanç önderinin kaleminden çıktığını anlamak olacaktır. 
Kendi şahsiyetini ve beraberinde aktardığı bilgi mirasını zamanüstü bir noktaya taşımış 
olan Rumî, aynı zamanda eserlerinde vurguladığı öğretileri ve insana atfettiği değeri de 
dünyeviliğin ardındaki bilgi derinliğine taşımıştır. Onun insana ve insanın yaşam serüve-
nine yönelik düşünceleri de tıpkı eserlerinin karakteri gibi saklı gerçekliğin keşfi ile müm-
kün olan bir yolculuğu ifade eder. Esrelerindeki metaforik anlatım dilinin çözümlenmesi 
nasıl çok boyutlu bir anlayış ve derinlik gerektiriyorsa vurguladığı insan profilinin kendini 
ve varlığının aslını keşfetmesi de Tanrı’nın bilgeliğine uzanan bir yaşam serüveni ile 
mümkün olabilmektedir. Eserlerinde vurguladığı tasavvufi öğretiler saklı bilginin peşinde 
olan insanın kendi aslını hatırlamasına sıklıkla vurgu yapar. Örneğin Mesnevî’nin beşinci 
cildinin 3578. beyitinde ifade ettiği “sen, damlada gizlenmiş bir bilgi denizisin; üç karışlık 
bedende gizlenmiş bir alemsin” düşüncesi, dünyeviliği ya da tarihselliği aşan bir anlayışla 
insanın bilgiye ve bilgeliğe uzanan tarafını dillendirir. Bu öğretilerle doğru orantılı bir 
biçimde zaman, mekan, dünyevi bilgi ve düşüncelerin ötesine taşınan bir insan anlayışı, 
hermeneutik açıdan tarihsel bir içeriğin aynı zamanda derinlikli, çok boyutlu tarih ötesi 
niteliğine işaret etmektedir. Aynı konunun müzik üzerinden vurgulandığı Rubailer’de yer 
alan bir başka beyitte “Hoşa giden her şey haram kılınmıştır. Ama bu halk için bu delil 
olamaz. Yoksa, ney, şarap, çalgı, güzel yüz ve saz âlemi, olgun kişilere ziyan vermez; ama 
bilgisiz halka yasaktır” demiştir (Rubailer, 1078). Müzik sanatının İslam dünyası ve tasav-
vuf çevrelerindeki tartışmalı pozisyonunun bilginin niteliğine vurgu yapılarak açıklandığı 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

52 53

bu beyitte, müziği meşrulaştıran unsurun tasavvufi olgunluk seviyesiyle bağlantılı bir akıl, 
kalp ve ruh birlikteliği olduğu anlaşılabilmektedir. Mevlâna Celaleddin Rumî’nin bize ak-
tardığı bilgi kavramı, müzikle, sanatla, tasavvufi erdemlerle yol alınan bir manevi süreci 
içinde barındırır. Bu nedenle müziğe ilişkin metinlerde anlamlandırma yapabilmek için bu 
sanat ve müzik anlayışının gerek dünyevi açıdan gerekse manevi boyutta birbirini tamam-
layan bir bilgiye erişim döngüsünün parçaları olduğunu anlayabiliriz. Bu noktada Mevlâna 
Celaleddin Rumî’nin eserlerindeki müziğe yönelimini tarihsellik bazında incelemeye tabi 
tutabilmek için bize aktardıklarının kaynaklarına yönelmek, devraldığı bilgi mirasında 
müziğe biçilen rollerin neler olduğunu anlamak ve bu rollerin hangi noktalara evrildiği 
üzerinde durmak gereklidir. Eserlerinde yoğun Tanrı aşkı, vahdet ve tevhid gibi unsurların 
ağırlıklı olarak ön plana çıkmasının yanı sıra içerikte yer alan konu, örnek, teşbih ve ben-
zetmelerde kendisinin dinî, felsefi bilgi birikimi ve dönemin diğer bilimlerindeki hakimi-
yeti kolaylıkla anlaşılabilir durumdadır. Rumî’nin öğretilerini tarihsel süreçte çok gerilere 
uzanan gerek teolojik gerek filozofik pek çok farklı tesirlerle gelişim gösteren bir sentez 
olarak nitelemek yanlış olmayacaktır. Tasavvufi düşüncede inanç ve müzik ilişkisinin kök-
leri Antik Çağ’a kadar uzanmakta, Pisagor (MÖ 575-495), Platon (MÖ 428/427), Aristo-
teles (MÖ 384–322), Plotinos (MS 205–270) gibi Yunan felsefesi düşünürlerinin öğretile-
rinden önemli izler taşımaktadır (Soylu Bağçeci, 2022: 108). Aynı zamanda İslam misti-
sizminde Ortadoğu ve Uzak Doğu’da yaygın olan eski inançlar, Hint ve İran mistisizminin 
etkileri de söz konusudur (Erzurumlu, 2015: 107). Tasavvufun tarihsel gelişim sürecinden 
konuyu değerlendirdiğimizde üç evre dikkat çeker. Birinci evre zühd ve takva anlayışının 
etkili olduğu sufiler dönemi, ikinci evre İmam-ı Gazali’nin bulunduğu Yeni Eflatuncu etki-
nin başladığı dönem, üçüncü evre ise vahdet-i vücut düşüncesinin tasavvufta etkinleşme-
sine vesile olan Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin dönemi olarak açıklanabilir (Erzurumlu, 
2015: 111-113). Bütün bu mozaiğin Rumî’nin öğretilerinin şekillenmesinde önemli payı 
olmasına rağmen onun müzikle harmanladığı düşüncelerinde en çok ön plana çıkan tasav-
vufi öğreti vahdet-i vücut’tur. Bunun yanı sıra onun eserlerinde Antik Çağ’ın felsefi akım-
larının başında gelen Pisagorcu düşüncenin, Hermetik bilginin ve Yeni Eflatunculuk gibi 
düşünce akımlarının müzikle ilişkilenerek kendini gösterdiğini görebiliriz. Rumî’nin eser-
lerinde müzik üzerinden yansıyan konuların başında aşk sembolizmi, kozmolojik bağlam, 
vahdet düşüncesi, Tanrı-insan ilişkisi ve bu ilişkide Tanrı’nın iradesi, kâmil insan olma 
yolculuğu gibi temalar dikkat çekicidir. Bu temaların tarihsellik ve bilincin tarihselliği 
ekseninde hermeneutik bir incelemeye tabi tutmak hem akademik anlamda tarihsel konu-
ları incelemeyi hem de Rumî’nin öğretilerindeki müzikle ilişkili beyitlerin retorik diline 
vurgu yapmayı gündeme getirir. Müzikle ilişkili beyitlerdeki karakteristik özelliklerin en 
başında yoğun metaforik yazım dilini ve bu dilin tasavvufi öğretilerin zenginliğini yansıt-
madaki etkili bir araç olduğunu görebiliriz. Söz konusu temaların beyitlerde biri ya da bir 
kaçının iç içe geçerek anlam bütünlüğünü beslediğini, bazen müzikle ilişkili tek bir meta-
for üzerinden bile temaların birleşerek çoklu anlamlara evrildiğini, ancak yine de vurgula-
nan öğretilerin ortak bir anlam çerçevesine oturduğunu görmek mümkündür.

Pythagorasçı düşünce ve hermetik kozmoloji doktrini ağırlıklı olarak Muhyiddin İbnü’l-

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

54 55

Arabî tarafından tasavvufa naklolmuştur (Çetinkaya, 1995: 40). Rumî’nin eserlerinde de bu 
öğretilerin kendisini göstermesinde etkili olan Ortaçağ İslam düşüncesinin felsefi temsilcile-
rinden olan İhvan-ı Safa ekolünün tesirleri söz konusudur (Çetinkaya, 1995: 56-57). İhvan’ın 
kozmolojik ve sembolik eğilimleri göz önünde bulundurulduğunda onların Mutezililerden ve 
Meşşailer denilen Aristocu filozoflardan ayrı bir ekol olarak kabul edebiliriz (Nasr, 1985: 47). 
Tasavvuf müziğinin sema olarak temellendirilmesinde, aynı zamanda Rumî’nin eserlerinde 
bu temellendirmenin izlerinin rahatlıkla gözlemlenebilmesinde bu bilgi birikiminin etkisi 
söz konusudur. Sema, kulakla işitilen tüm sesleri kapsayan bir anlam taşısa da sesle ilişkisi 
olmayan manevi sırları, irfani bilgiye erişmeyi, dünyevi müziğin insanda yarattığı manevi 
hazzı hatta müzik olmaksızın insanın Tanrı’nın varlığını bildiği ruhani halleri deneyimlemeyi 
içeren bir anlam taşır. Dünyevi müzik anlayışı sema kavramının sadece bir parçası olarak 
düşünülebilir. Evrendeki her unsurun ardında tek gerçekliğin Tanrı olduğu bilgisine erişmek, 
yani vahdeti tecrübe etmek, bu bilginin insanın ruhunda yarattığı ilahi ahengi tecrübe etmek 
müziği dinlemekle özdeşleştirilir (Uludağ, 1992: 229). Bu müzik kulaklarla işitilen dünyevi 
müzikten ruh ve kalp farkındalığıyla işitilebilen bir ahenk olması yönüyle ayrılır. Böylece 
müziğe olan bu yaklaşım inanç ve sanatı aynı merkeze taşır ve tasavvufta müzik konusunu 
sema kavramı çerçevesine yerleştirir.

4. Anlatımın bileşenleri: Müzik, fenomen ve logos
Tarih boyunca tasavvufun gelişimine tesir eden çeşitli düşünce, inanç ve eylemlerin iz-

lerini Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde metaforik ifade biçimleriyle aktarılan mü-
ziğe ilişkin konular içerisinde görebilmek mümkündür. En temelde vahdet-i vücud öğretisi 
ve tasavvuf müziği (sema) çerçevesine yerleşen müziğe ilişkin aktarımlar sadece Rumî’nin 
aşk sembolizmini yansıtmakla kalmayıp aynı zamanda Anadolu’nun inanç kültürüne tesir 
eden pek çok felsefi, metafiziğe dayalı ve kozmolojik içerikli düşünsel mirası yansıtan 
çok katmanlı bir derinlik sergiler. Müziğe dair ifadeleri Heidegger’in ontolojik olarak te-
mellendirdiği hermeneutik yaklaşımlar üzerinden anlama yoluna gittiğimizde anlatımın 
iki bileşenine odaklanırız. Bu bileşenlerden biri fenomen, diğeri ise logostur (Heidegger, 
2004: 55). Fenomenler gün ışığında yatanların ya da ışığa getirilebilenlerin toplamıdır. 
Heidegger’e göre Yunanlıların zaman zaman varolan şeyler ile özdeşleştirdikleri şeydir. 
Varolan şey kendini birçok yolda ve her durumda kendiliğinden gösterebilir (Heidegger,  
2004: 56). Görünme, kendini gösteren bir şey yoluyla kendini duyurmadır. Bu doğrultuda 
görüngü kendisi olmaksızın varolana göndermede bulunduğunda fenomen kavramı tanım-
lanmış değil ama varsayılmış olur. Bununla birlikte fenomenler hiçbir zaman görüngüler 
değildir ancak her görüngü fenomenlere bağımlıdır (Heidegger, 2004: 57). Logos kavramı 
ise Antik Yunan düşüncesinde söz, konuşma, düşünce, akıl, anlam, bir şeyin her ne ise o 
olmasını sağlayan nedenler, belli bir disiplinde fenomenleri açıklamak anlamıyla kullanı-
lan yöntem ve ilkeler olarak tanımlanır (Cevizci, 1999: 552). Herakleitos’ta logos evre-
ni yöneten yasa, insanın da kendisinden pay aldığı Tanrısal akıl anlamına gelmekte iken 
(Cevizci, 1999: 33), Derrida logosu söz ya da dil olarak yorumlayan dilmerkezci felsefe 
geleneği içerisinde ele alır (Cevizci, 1999: 216). Diğer bir taraftan felsefenin, edebiyatın, 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

54 55

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu

sanatın ve dinin konusu olabilen logos kavramı, aşkın bir bilginin, bir düşüncenin, dini bir 
fenomenin, kutsalın dil aracılığıyla somutlaşmasına olanak tanır. Ağçoban’ın ifadeleriyle 
(2020: 101) dil ortalama ve uzlaşımsal bir anlama evrenine atıf yapar. Bu doğrultuda dinin 
dilleşmesi demek bu evrene giriş yapması demektir. Dini, felsefi, kutsal gerçekliklerin ve 
Tanrı kelamının dilin standartlarına indirgenmesi aşkın bilginin sözcüklerle somutlaşması-
na sebep olur. Dolayısıyla Ağçoban’ın vurguladığı gibi soyut kutsaldan somut kutsala doğ-
ru anlamların toplumsallaşması söz konusudur. Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde 
müzikle ilişkili metinleri Heidegger’in perspektifinden bir anlama sürecine tabi tuttuğu-
muzda anlatımın bileşenleri olan müzik, fenomen ve logosun beraberliğiyle kutsalın meta-
forlar aracılığıyla ifade edilmesi söz konusudur. Dolayısıyla dilin olanaklarıyla örtülü birer 
aktarım sürecine giren ve müziğin unsurları üzerinden birer metaforik ifade diline dönü-
şen tasavvufi, felsefi ve kutsal fenomenler aşkın bilginin somut bir düzlemde varolmasını 
sağlar. Bu durumda Heidegger cephesinden bu ifade biçimlerini anlamaya çalıştığımızda 
fenomenlerin hiçbir zaman görüngü olmadığını bilmek, ancak diğer bir taraftan görüngüle-
rin ise fenomenlere bağımlı olduğunu anlamak gereklidir. Müzikle ilişkili metaforların tabi 
olduğu fenomenler tasavvufi düşüncede yer edinmiş, inanç düzleminde yaşamın anlamını 
yansıtan, insanı saklı bilgiye yönlendiren, Tanrı-insan ilişkisinin niteliğini birer hakikat 
olarak yansıtan kavram ve bilgilerdir. Müzikle ilişkili metaforlar ise Mevlâna Celaleddin 
Rumî’nin söz konusu bu fenomenlerin yansıttığı bilgi dünyasını anlatmada tercih ettiği 
yöntemi gözler önüne serer. Metaforik ifade dili fenomenlerin içeriğini karşılayabilen, hem 
mecazlar yoluyla anlatımı destekleyen hem de çoklu anlam içeriklerini bütünsel olarak 
kapsamına alabilen üstü örtülü, sembolik bir yapıyı meydana getirir. Dolayısıyla tasavvufi 
yaşam biçiminin hakikatleri olan bu fenomenler, Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde 
müzik metaforlarıyla kutsalın somutlaştığı örnekleri bize sunmaktadır.

Metaforlar, bir şeyin bazı yönlerinin başka şeye transfer edildiği özgül zihinsel ve dilbi-
limsel süreçleri ifade eder (Cebeci, 2013: 10). Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerinde mü-
zikle ilgili metaforlar üzerinden ifade edilen tasavvufi fenomenler, çoklu anlamları yansıtan 
içeriğiyle birden çok disiplini, akım ya da ilahi görüşü birleştiren bir yapı sergiler. Bu sebeple 
tek bir çalgı metaforu üzerinden Antik Yunan düşüncesinden tasavvufun bugününe kadar 
uzayan bir düşünce tarihinin izlerini görmek mümkün olabilmektedir. Tablo 1’de belirlenmiş 
bazı beyitler üzerinden çalgı metaforlarının yansıttığı tasavvufi fenomenlerin birbirleriyle ör-
tüşen anlamlara sahip olabildiği görülmektedir. Örneğin Tanrı-insan ilişkisinin vurgulandığı 
metaforlar üzerinden vahdet düşüncesi çıkarımı her zaman yapılabilmekte, diğer bir taraf-
tan tablodaki bütün beyitlerin Rumî’nin ilahi aşk sembolizmini yansıttığı görülebilmektedir. 
Rumî’nin bütün eserleri vahdet öğretisini, Tanrı-insan ilişkisini, ilahi aşk sembolizmini yan-
sıtması nedeniyle bu temalar bütün eserler ve dolayısıyla müzik metaforları için geçerli olan 
ortak kategoriler olarak kabul edilebilir. Tablodaki çalgı metaforlarında en belirgin tasavvufi 
temalar vurgulanmış olması bu beyitlerde başka bir tasavvufi temanın olmadığı anlamına 
gelmemelidir. Metaforik anlatım dilinin en önemli özelliklerinden biri birden fazla anlamın 
derinlikli bir biçimde yansıtılabilmesidir.



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

56 57

Tablo 1. Müzikle ilişkili beyitlerde felsefi, kozmolojik ve metafiziğe dayalı tesirleri yan-
sıtan tasavvufi fenomenler-kodlar.

Eser Bilgisi Müzik 
Unsurları İlgili Beyit Tasavvufi Fenomenler-Kodlar

Rubailer, 

693. Beyit

Ney 
Metaforu

Biz ney gibiyiz, her coşmamız, her 
coşkunluğumuz kendimizden değildir. 
Bizi yâr coşturur.

İnsan-ı Kâmil’in ney’e benzetilmesi. 

Hermetik kozmoloji çerçevesindeki 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik.

Rubailer, 

200. Beyit

Ney 
Metaforu

Ney’le konuştum, dedim ki, sana kim 
cefa etti böyle. Böyle hiç konuşmadan 
feryatlar, iniltiler neden? Ney, cevap 
verdi: Beni bir şeker dudaklıdan 
ayırdılar. Feryatsız, figansız yaşamayı 
bilemiyorum ki.

Platoncu görüş’ün Mevlâna 
Celaleddin Rumî’nin düşüncelerine 
olan yansımaları. 

İnsan-ı Kâmil’in aslına dönüş isteği. 

İnsanın varoluş yolculuğunda 
Tanrıya olan özlemi. 

Rubailer, 

139. Beyit

Ney ve Def 
Metaforu

O nedir ki, sema âlemlerine şeref 
verir. O nedir ki gidince mahvolup 
gitmiştir. Gizlice gelir, gider ama 
herkes bilir ki bu sema zevkleri ney 
veya def seslerinden değildir.

Tevhid anlayışı.

Elest Bezm-i teorisi, vahdet-i vü-
cud öğretisi çerçevesinde kozmik 
müziği, ilahi ahengi ve Tanrının 
varlığını işitmek, bilmek.

Pisagorcu evren ve müzik 
anlayışı’nın tasavvufa yansımaları. 

Rubailer, 
1136. Beyit

Çalgıcı 
(Müzisyen) 
Metaforu

Ey gönlümün rebabına mızrabını 
vuran (Mutrip)! Gel bu inleyişimden 
gönlümün cevabını dinle: Eler vira-
nede başka bir define saklıdır. Benim 
gönlümün harabesinde de (sâdece v-e 
ancak), aşk hâzinesi saklanmıştır.

Hermetik kozmoloji çerçevesinde 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik. 

Mevlâna Celaleddin Rumî’de ilahi 
aşk sembolizmi ve müzik.

Mesnevî, 

600. Beyit

Ney 
Metaforu

Biz ney gibiyiz, bizdeki nağme sen-
dendir. Biz dağ gibiyiz, bizdeki ses 
sendendir. 

İnsan-ı Kâmil’in ney’e benzetilmesi. 

Hermetik kozmoloji çerçevesinde 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik. 

Divan-ı 
Kebir, 

182. Beyit

Çeng 
Metaforu

Benzim safran gibi sarardı, boynum 
büküldü, çenge döndü. Beden me-
zarında daraldım, sıkıldım, gel ey 
genişlik, ferahlık veren can.

Platoncu görüş’ün Mevlâna 
Celaleddin Rumî’nin düşüncelerine 
olan yansımaları. 

İnsan-ı Kâmil’in aslına dönüş isteği. 

İnsanın varoluş yolculuğunda 
Tanrıya olan özlemi. 

Hermetik kozmoloji çerçevesinde 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

56 57

Divan-ı 
Kebir, 

3438. Beyit

Çeng 
Metaforu

Dedi ki: Sen bizim çengimizsin, şen-
deki bizim sesimizdir; hal böyleyken 
nedir bu ağlaman, zaten kucağımız-
dasın bizim. 

Hermetik kozmoloji çerçevesinde 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik. 

Platoncu görüş’ün Mevlâna 
Celaleddin Rumî’nin düşüncelerine 
olan yansımaları. 

İnsan-ı Kâmil’in aslına dönüş isteği. 

İnsanın varoluş yolculuğunda 
Tanrıya olan özlemi

Divan-ı 
Kebir, 

1192. Beyit

Çeng 
Metaforu

Senin lütuf kucağında bir çeng gibi 
nağmelerle doluyum; yavaş vur da 
tellerim kopmasın 

Hermetik kozmoloji çerçevesinde 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik. 

Divan-ı 
Kebir, 

329. Beyit

Ney 
Metaforu

Bu yüzden nice kişiler görüyorum, 
içleri bomboş, ney gibi feryat ediyor-
lar; bu yüzden yüzlerce ulu erin boyu, 
gamla çenge dönmüş, bükülmüş.

Hermetik kozmoloji çerçevesinde 
Tanrı-insan ilişkisi ve müzik. 

İnsan-ı Kâmil’in ney’e benzetilmesi. 

Tablo 1’in ilk örneği olan Rubailer’de yer alan 693. beyitte “Biz ney gibiyiz, her coş-
mamız, her coşkunluğumuz kendimizden değildir. Bizi yâr coşturur” ifadeleri Rumî’nin 
sanatla ve müzikle anılan bir tasavvuf önderi olmasındaki en temel temayı vurgulaması 
açısından önemlidir. Tıpkı Mesnevî’nin ilk on sekiz beyiti örneğinde olduğu gibi insan-ı 
kamil’in ney’e benzetilmesi hem tasavvufta müziğin en temel anlamını ortaya koymakta 
hem de Tanrı-insan ilişkisini anlatırken çalgılar üzerinden anlamlandırılan, Hermetik koz-
moloji çerçevesine yerleşen bir varoluş anlayışını sergilemektedir.  Tanrı’nın en büyük 
müzisyen olarak kabul edildiği hermetik kozmolojide Tanrı’nın çalgısı olan insan tamamen 
onun iradesini ve bilgisini yansıtır. Burada Tanrı’nın çalgıya benzetilen insan üzerinde ko-
şulsuzca kabul edilebilecek bir iradesi olduğunu aynı zamanda manevi olgunluğa erişmiş 
bir insan ile iyi bir çalgı arasında ilişki kurulduğunu anlamak gereklidir. Ney’in niteliği, 
içinin boş olması, delikleri ve diğer özellikleri ondan çıkan nağmenin ne kadar nitelikli ya 
da değerli olduğunun bir göstergesi sayılabilir. Yalçın Çetinkaya (1995: 44) hermetik koz-
moloji doktrininde Tanrı’nın en büyük müzisyen olduğunu ve baştan başa bütün evrenin 
onun müziğini yansıttığını belirtmektedir. Bu bağlamdan hareket ettiğimizde söz konusu 
ilk örnekte ney metaforu üzerinden ifade edilen bir diğer vurgunun sema (tasavvuf müziği) 
olarak tanımlanan müzik düşüncesini yansıttığını anlamak mümkündür. Tanrı’nın irade-
sinde olan bir çalgı’ya benzetilen insanın tasavvufi yaşamı ve tekamül süreci aynı zaman-
da bir müzik gibi anlaşılmalıdır. Burada kastedilen bir varoluş yolculuğu ve dünyevi bir 
müzikten ziyade insanın geldiği manevi olgunluk seviyesi neticesinde ulaşılabilen bir ilahi 
ahengin müziğe benzetilmesidir. Bu müzik ise ancak insanın Tanrı’ya ulaşabilmesi oranın-
da iyi ve ahenkli olacaktır. Çünkü insan Tanrı’nın çaldığı çalgılardan biridir ve Tanrı’nın 
müziği asla kötü değildir (Çetinkaya, 1995: 44). Tıpkı aslen kamışlıktan gelen ney, çalgı 
olma sürecinde içinin oyulması, deliklerinin açılması gibi işlemler neticesinde nitelikli 
bir çalgıya dönüşebiliyorsa insan da manevi olgunluğa erişince kozmik müziği, Tanrı’nın 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

58 59

hitabını işitip bilebilen bir bireye dönüşebilir. O zaman Tanrı’nın iradesini en doğru şekilde 
yansıtıp onun müziğini işitip, onun ahengini yansıtabilir. Bu özellikler onu insan-ı kâmil 
mertebesine taşır. Ancak ney her zaman kendi aslına yani kamışlığa özlem duyar. Bu du-
rum tıpkı insanın Tanrı’ya ulaşmada, onun bilgisine yönelik arayışında Tanrı’ya özlem ve 
hasret duyması gibi anlaşılmalıdır. Bu noktada mistik varoluş deneyimi ve sema kavramı 
arasında rahatlıkla ilişki kurulabilir. Mistik tecrübe dervişe yaşamın içerisinde baktığı her 
şeyi Allah’ın bir tecellisi olarak görmesine sebep olur. İşte böylesine bir deneyim dünyevi 
olmayan ancak bir taraftan Tanrı’yı bilmek ve anlamak anlamına gelen bir müziği işitmek 
gibi anlaşılmalıdır. Bu nedenle tasavvufta sema sadece müzik demek değil, dünyevi müzik 
de dahil olmak üzere kulak vasıtasıyla işitilen her şeyi kapsayan, bunun da ötesine geçerek 
sessizliği, Tanrı’nın tecellisine ulaşmayı, onun bilgisine ya da sırrına ermeyi içeren bir 
kapsamda anlamını bulur (Uludağ, 1992: 229).

Rubailer’de yer alan 200. Beyitte “Ney’le konuştum, dedim ki, sana kim cefa etti böyle. 
Böyle hiç konuşmadan feryatlar, iniltiler neden? Ney, cevap verdi: Beni bir şeker dudaklıdan 
ayırdılar. Feryatsız, figansız yaşamayı bilemiyorum ki” ifadeleri ile ney metaforu üzerinden 
aktarılmak istenen Tanrı’ya olan hasret, ondan ayrı kalma temasını yansıtmakta, önceki be-
yitte ön plana çıkan bütün fenomenleri kapsamakta ve Platoncu görüşün izlerini tasavvufa 
taşıyan türden bir anlam içermektedir. Ezeli bir suçun cezası olarak ruhun mezara hapsedil-
mesi gibi beden mezara hapsedilir (Güray, 2010: 125). Mevlâna Celaleddin Rumî’de ney’in 
kamışlığına ve vatanına duyduğu özlem vurgusu beden mezarına hapsedilen ruhun aslına 
olan özlemi ile özdeşleşmektedir. İnsanlar ruhlar aleminden gelmiştir, müzik ise bu özlemi 
dile getirme ihtiyacı ile önem kazanmıştır. Aslından ayrılan her şeyin aslına tekrar dönmek 
isteği taşıması Mevlâna Celaleddin Rumî’nin öğretilerinde en çarpıcı bir şekilde ney ve ka-
mışlık hikayesi ile anlam kazanmıştır (Güray, 2010: 135).

Yaradılışa yönelik en temel düşüncelerin müzik kanalıyla sunulması felsefi ve koz-
molojik bağlamlarla kendini gösterebilirken benzer anlamlar dini bağlamlarla da karşımı-
za çıkabilmektedir. Örneğin Platonik bir düşünceyi yansıtan ruhun beden mezarına hap-
sedilmesi ney’in kamışlığa yani kendi varlığının özüne, aslına duyduğu özlemle temsil 
edilirken Tanrının en büyük sanatçı olarak, insanın ise bir çalgı olarak temsil edilmesi, 
Platonik düşüncenin hermetik kozmoloji çerçevesine yerleşen anlamlarla bütünleşmesini 
de gösterir. Tanrı’nın en büyük sanatçı olarak kabul edilmesi ile evrensel işleyişin düzeni, 
ahengi, kusursuzluğu ve Tanrının sarsılmaz bilgi ve iradesi yansıtıldığında Pythagorasçı 
bir evren, müzik ve Tanrı ilişkisi de bu anlam denizi içerisinde yer alabilmektedir. Müzikle 
ilişkili metaforlarda bu anlamlarla örtüşen bir diğer bağlam bezm-i elest görüşünde ise 
Tanrı’nın insana ilk hitabının müzikle özdeşleştirilmesi, müziğin bezm-i elestin avazesi 
olarak görülmesi (Yıldırım, 2020) düşüncesi vardır. “Bezm” kelimesi Farsça’da sohbet 
meclisi anlamına gelir. “Elestü” ise, Arapça’da ben değil miyim anlamına gelen çekimli bir 
fiildir. Bu ikisinin birleşmesinden oluşan “bezm-i elest”, “Ben sizin rabbiniz değil miyim” 
ilahi hitabının yapıldığı ve ruhların da evet anlamına gelen “belâ” diye cevap verdikleri 
meclisin ifadesidir (Yıldırım, 2020: 74). Müzik sanatı ise Allah’ın insana olan ilk hitabı 
ile ilişkilendirildiğinde anlam kazanmakta bu ilahi iletişimi insanın bu dünyadaki varoluş 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

58 59

serüveninde Tanrının tecellisine hasıl olduğunda hatırlaması ya da müziğin Tanrı’nın bu 
hitabını hatırlatması anlamları ön plana çıkmaktadır. Beyitlerde bezm-i elest ile ilişkili me-
taforlar yine bir yaradılış söyleminin parçası olmaktadır. Rubailer’de yer alan 139. beyitte 
“O nedir ki, sema âlemlerine şeref verir. O nedir ki gidince mahvolup gitmiştir. Gizlice 
gelir, gider ama herkes bilir ki bu sema zevkleri ney veya def seslerinden değildir” ifade-
leri dünyevi müziğin ötesine geçmiş ilahi anlamlarla kuşanmış bir duyumdan, işitmeden 
bahseder. Kozmik müziğin, ilahi ahengin ya da Tanrı’nın mükemmel bilgisiyle kuşanmış 
bir durumun meydana getirdiği kalpsel bir duyum söz konusudur. Söz konusu beyitte ney 
ve def metaforuyla ifade edilen bu ilahi müziğe göndermelerde Pythagorasçı evren ve mü-
zik ilişkisinin tesirlerini, bezm-i elestin avazesi olarak Tanrı’nın ilk hitabının hatırlatan 
bir müziğin yansımalarını ve işitilen müziğin daha da ötesine taşınan anlamlarla Tanrı’nın 
tecellisini hisseden ruhların yaşadığı, tevhid anlayışı çerçevesine yerleşen bir muhtevayı 
anlayabiliriz. Bu doğrultuda felsefi ve kozmolojik öğretiler ile İslami düşünce birbirleri 
ile örtüşmekte farklı disiplinlerdeki düşünce ve öğretilerin tasavvufun gelişimi üzerindeki 
etkisi ise ayırt edilebilmektedir. 

5. Müzikle ilişkili metaforların kodlar ve kategoriler kapsamında incelenmesi
Antik Çağ felsefesinden, Ortaçağ İslam düşünürlerinin felsefe, sanat ve müzik üzerine 

çalışmalarından, Yunan, Hint, Bizans, İran kültürlerinden (Altıntaş, 1986: 13), Türk-Moğol 
Şamanizmi’nin tasavvufi İslam tarikatları üzerindeki tesirlerinden (Köprülüzade, 1996), 
vahdet-i vücud öğretisini sistemleştiren mutasavvıfların çalışmalarından ve Anadolu’nun İs-
lam öncesi inanç ve kültürel yapısından İslam tasavvufuna sirayet eden bir mozaik söz konu-
sudur. Tasavvufun gelişiminde iki ana ekolden biri olan Arabistan-Irak ekolü, Allah’a ulaşma 
yolunu vahdet-i vücud anlayışı üzerinden ifade eder. Diğer ekol olan İran-Horasan ekolü 
ise ilahi aşk anlayışını benimser. Mevlevilik her iki anlayışı da içerisinde barındırır (Güray, 
2012: 94). Gerek Mevlâna Celaleddin Rumî’nin eserlerindeki tasavvufi anlamlar ve müzikle 
ilişkili olarak gerekse tasavvuf düşüncesinde ve Mevlevî geleneğinde inanç ve müzik ilişkisi-
nin niteliğiyle ilişkili olarak bazı kavram ve kuramlar ön plana çıkmakta ve çeşitli kategoriler 
oluşmaktadır. Diğer bir taraftan müzikle ilişkili beyitlerin kodlanması sonucu felsefi, teolojik 
ve kozmolojik tesirlerin belirlenmesi ise bu kategorilerle bağlantılı içeriklerin belirlenmesini 
sağlar. Tablo 2’de yer alan kategorilere baktığımızda gerek Mevlâna Celaleddin Rumî’nin 
eserlerinde gerek Mevlevîlik ve tasavvufla ilişkili literatürde tasavvuf müziği (sema) kav-
ramının, vahdet-i vücud düşüncesinin ve devir kavramının inanç ve müzikle ilişkilenen en 
temel bilimsel kategoriler olduğunu görmekteyiz. Müzikle ilişkili beyitlerde metaforların 
belirlenmesi, beyitlerdeki içeriğin bağlı bulunduğu anlam bütünlüğünün kodlanarak belirlen-
mesi ve bu kodların hangi kategori ya da kategorilerle ilişkili olabileceğini anlamlandırmak 
ise hermeneutik bir açımlama ve metafor analizi yaklaşımını sergiler. Ancak gerek metaforik 
ifade dilinin derinliği gerekse felsefi ve inanç tesirlerinin birbirleriyle örtüşen içeriği söz 
konusu olduğunda kodların yani tasavvufi fenomenlerin doğrudan, salt bir biçimde tek bir 
kategori kapsamına alınması ya da kategorilerin ilgili olduğu kodların başka bir kategoriden 
net bir biçimde bağımsız olması söz konusu değildir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

60 61

Tablo 2. Müzikle ilişkili metaforlarda kodlar ve kategoriler

Kategoriler Kodlar

1-
Ta

sa
vv

uf
 M

üz
iğ

i (
Se

m
a)

2-
Va

hd
et

-i 
V

üc
ud

 D
üş

ün
ce

si
3-

D
ev

ir 
ka

vr
am

ı

1-İnsan-ı Kâmil’in ney’e benzetilmesi.

2-Hermetik kozmoloji çerçevesindeki Tanrı-insan ilişkisi ve müzik.

3-Platoncu görüş’ün Mevlâna Celaleddin Rumî’nin düşüncelerine olan yansımaları

4-İnsan-ı Kâmil’in aslına dönüş isteği

5-İnsanın varoluş yolculuğunda Tanrıya olan özlemi.

6-Tevhid anlayışı.

7-Elest Bezm-i teorisi, vahdet-i vücud öğretisi çerçevesinde kozmik müziği, ilahi 
ahengi ve Tanrının varlığını işitmek, bilmek.

8- Pisagorcu evren ve müzik anlayışı’nın tasavvufa yansımaları.

9- Mevlâna Celaleddin Rumî’de ilahi aşk sembolizmi ve müzik.

Tablo 2’de üç kategori çerçevesine yerleşen ve bu doğrultuda bütün kategoriler kapsa-
mına girebilecek kodlar belirlenmiştir. Örneğin Tablo 1’de Rubailer’de yer alan 693. beyitte 
“Biz ney gibiyiz, her coşmamız, her coşkunluğumuz kendimizden değildir. Bizi yâr coşturur” 
ifadeleri insan-ı kâmil’in neye benzetilmesini, hermetik kozmoloji çerçevesinde müzik, in-
san ve Tanrı arasında kurulan bir ilişkiyi yansıtmaktadır. Beyitten çıkarımı yapılabilen bu 
tasavvufi fenomenlerin sema kavramı, devir kavramı ve vahdet-i vücud düşüncesi ile ilişkisi 
de rahatlıkla kurulabilir. Tanrı’nın varlığı ve iradesi vahdeti yansıtırken belirli bir manevi 
süreci yaşayan insanın ney ile temsil edilmesi Tanrı’dan gelen ve yine Tanrı’ya dönecek olan 
insanın devirsel yolculuğunu; özlem, arzu ve coşkusunu da ortaya koymaktadır. Dolayısıyla 
tablo 1’de yer alan bütün beyitlerde doğrudan ya da dolaylı bir biçimde ilahi aşkın sembolize 
edildiği görülür.  

Tablo 1’de Divan-ı Kebir’in 182. beyitinde yer alan “Benzim safran gibi sarardı, boy-
num büküldü, çenge döndü. Beden mezarında daraldım, sıkıldım, gel ey genişlik, ferahlık ve-
ren can” ifadeleri insan-ı kâmil’in çeng metaforuyla sembolize edilmesini yansıtır. Çeng’in 
tıpkı Tanrı’ya ulaşma arzusunda olan insanın devir kavramıyla ilişkili olarak aslına özlemi 
yansıttığı anlaşılabilmektedir. Aynı zamanda beden mezarına hapsolan insanın Tanrı’ya yani 
kendi varlığının aslına olan özlemi Platoncu görüşün tasavvufa olan yansımalarının bu beyit 
üzerinden görünürlük kazanmasına da örnektir. Bu doğrultuda Mevlâna Celaleddin Rumî’nin 
eserlerindeki müzikle ilişkili metaforlardan tasavvufun hem çok boyutlu, senkretik yapısı 
anlaşılabilmekte aynı zamanda İslam tasavvufuna yansıyan felsefi, kozmolojik, teolojik tesir-
lerin birbirleriyle örtüşen ve iç içe geçen anlam bütünlüğü de çıkarılabilmektedir. Dolayısıyla 
tasavvufi fenomenlerin müzikle olan ilişkisi hem belirli tesirler kapsamında anlaşılabilmekte 
hem de anlam bütünlüğü içerisinde çeşitli kodlar ve kategoriler bazında tam ve keskin bir 
biçimde ayrımlar yapmak mümkün görünmemektedir. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org

60 61

Sonuç
Müzikle ilişkili metaforların beyitlerdeki anlam odaklarına bakıldığında kuramsal olarak 

birden fazla tesirin izleri görülebilmekte, felsefi, kozmolojik ve metafizikle ilişkili tasavvufa 
naklolan inanç, düşünce ve bilgi göçü müzik üzerinden anlaşılabilmektedir. Pythagoras ve 
Platon’un düşüncelerinin yansımaları, Hermetik kozmoloji kapsamında müziğin evren ve 
Tanrı ilişkisini anlatmaya aracılık etmesi, insanın varoluş serüveni ve yaradılış söylemlerinin 
bir parçası olan müzik düşüncesi söz konusu bilgi göçü içerisinde ayırt edilebilir niteliktedir. 
Özellikle çalgı metaforları hem bu tesirleri sergilemekte hem de İslam çerçevesine yerleşen 
öğretilerin bütünlüğünü sergilemekte anlam sahaları oluşturmuştur.  Ney, çeng, def, rebap 
gibi eserlerde isimleri sıklıkla ifade edilen çalgıların yansıttığı öğretiler ontolojik yaklaşımla-
rı önceleyen hermeneutik bir çerçevede incelenip, yorumlanabilmekte aynı zamanda müziğe 
ilişkin konularla tasavvufun kuramsal temelleri ilgili literatür ve tarihsellik bilinci çerçeve-
sinde ilişkilenmektedir. İnsan-ı Kâmil’in ney’e benzetilmesi, Hermetik kozmoloji çerçeve-
sindeki Tanrı-insan ilişkisi ve müzik, Platoncu görüş, İnsan-ı Kâmil’in aslına dönüş isteği, 
insanın varoluş yolculuğunda Tanrı’ya olan özlemi, Tevhid anlayışı, Elest Bezm-i teorisi, 
Pythagorasçı evren ve müzik anlayışı, ilahi aşk sembolizmi’nin müzik üzerinden yansımaları 
beyitlerde nitel kodlama yoluyla elde edilen tasavvufi fenomenlerdir. Heidegger’in herme-
neutik yaklaşımları çerçevesinde müzik, fenomen ve logos birlikteliği esasıyla belirlenen bu 
fenomenler Rumî’nin eserlerinde müzikle ilişkili anlatımların kavramsal ve kuramsal arka 
planını oluşturmaktadır. Kodlardan bilimsel kategorilere evrilen bir içeriğin belirlenmesi so-
nucunda ise vahdet düşüncesi, devir kuramı ve tasavvuf müziği (sema) karşımıza çıkmak-
tadır. Söz konusu bu üç kategori beyitlerde kozmolojik, metafiziğe dayalı ve felsefi içerikli 
tesirleri yansıtan fenomenlerin tasavvuf potasında bütüncül bir çatı altında olmasını açık-
layan kuramsal çerçevedir. Kodlar ve kategoriler üzerinden zikredilen bütün kavramsal ve 
kuramsal birikim içerik olarak örtüşmekte, tasavvufun potasında bütüncül bir yapı sergileyen 
öğretiler müzikle harmanlanmaktadır. Rumî’nin eserlerinde en temel öğreti olan vahdetin 
evrenin ve insan yaşamının farklılıklarından Tanrı bilgisine uzanan, çokluktan birliğe evrilen 
bir farkındalığı vurguladığı açıktır. Bu eserlerde farklı niteliklere bürünen, farklı kuramlar 
çerçevesine yerleşebilen müziğin varlığı tıpkı vahdet anlayışında olduğu gibi tarih boyunca 
farklı görüş, düşünce ve inançların izlerini yansıtmakta aynı zamanda tasavvufun birlik esa-
sına dayalı bütünselliğini de görünür kılmaktadır. 

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057 https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   https://www.folkloredebiyat.org

62 63

Araştırma ve yayın etiği beyanı: Bu makale Erciyes Üniversitesi Bilimsel Araştırma Projeleri Birimin-
ce SDK-2014-5356 proje kodu ile desteklenen “Günümüz Anlayışında Mevlevilik ve Mevlevi Ayinleri” 
isimli doktora tezinin kavramsal çerçeve bölümü baz alınarak üretilmiştir. Tez konusunun kavramsal ve 
tarihsel birikiminden yola çıkılarak nitel veri analizine dayalı tasavvufi ve felsefi kodlara ve kategorilere 
ulaşılmıştır. Hermeneutik açımlama doğrultusunda yorum ve değerlendirmelerle ve yeni kaynaklarla 
desteklenerek ilgili doktora tezinin tarihsel ve kuramsal birikimi geliştirilmiştir. 
Yazarların katkı düzeyleri: Birinci yazar %60, ikinci yazar %40.
Etik kurul onayı: Çalışma etik kurul onayı gerektirmemektedir. 
Finansal destek: Bu makale Erciyes Üniversitesi Bilimsel Araştırma Projeleri Birimince SDK-2014-
5356 proje kodu ile desteklenen “Günümüz Anlayışında Mevlevilik ve Mevlevi Ayinleri” isimli doktora 
tezinden üretilmiştir.
Çıkar çatışması: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır.
Research and publication ethics statement: This article is based on the conceptual framework section 
of the doctoral dissertation titled “Mevleviyeh and Maulawi Rituals in Today’s Mentality” supported by 
the Erciyes University Scientific Research Projects Coordination Unit under project code SDK-2014-
5356. Based on the conceptual and historical background of the thesis topic, Sufi and philosophical 
codes and categories were derived based on qualitative data analysis. The historical and theoretical back-
ground of the doctoral dissertation was further developed through hermeneutic interpretation, supported 
by interpretations, evaluations, and new sources.
Contribution rates of authors to the article: First author 60%, second author 40%.
Ethics committee approval: The study does not require ethics committee approval.
Financial support statement (optional): This article was produced from the doctoral thesis titled 
“Mevleviyeh and Maulawi Rituals in Today’s Mentality” supported by Erciyes University Scientific 
Research Projects Unit with the project code SDK-2014-5356.

Conflict of interest: There is no potential conflict of interest in the study.

Kaynakça
Acar Vanleene, S. M. (2012). Wilhelm Dilthey’da “anlama” üzerine. Ankara Üniversitesi Dil ve 

Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 52(1), 159-171.
Ağçoban, S. (2020). Soyut kutsaldan somut kutsala:“Logos” un toplumsallaşma sürecine kısa bir 

bakış. In International Marmara Social Sciences Congress. (Autumn 2020) (s. 95-101). Erişim 
adresi: https://ebs.duzce.edu.tr/Uploads/DersMateryal/117106-f3ea1717-8590-423e-8581-
15f2901981fe0.pdf  (Erişim tarihi: 26.12.2024)

Altıntaş, H. (1986). Tasavvuf tarihi. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi.
Altıntaş, S. (2022). Sosyal bilimlerin araştırma yönteminden yaşam felsefesine: Hermeneutik 

yöntemin zaman içindeki dönüşümü. Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 
(51), Özel Sayı 1, 459-479. doi: https://doi.org/10.30794/pausbed.1116674

Cebeci, O. (2013). Metafor ve şiir dilinin yapısal özellikleri, 1. Baskı. İthaki.
Cevizci, A. (1999). Felsefe sözlüğü, 3. Baskı. Paradigma.
Çelik, İ. (2005). Klâsiklerimiz/III “Mesnevî-i Manevî” (Mevlânâ Celâleddîn Rûmî, 604/1207-

672/1273). Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, VI(14), 661-696. Erişim adresi: https://
isamveri.org/pdfdrg/D02193/2005_VI_14/2005_VI_14_CELIKI.pdf (Erişim tarihi: 22.10.2024)

Çetinkaya, Y. (1995). İhvân-ı Safâ’da müzik düşüncesi. İhsan.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

62 63

Damar, Ü. (2011).  Mevlânâ’nın Divan-ı Kebir’inde geçen hadislerin tahriç ve değerlendirilmesi 
[Yüksek lisans tezi] Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam 
Bilimleri Anabilim Dalı.

Erzurumlu, K. (2015). Geçmişten günümüze mistisizm ve tasavvuf. Bilgeoğuz.
Dilthey, W. (1999). Hermeneutik ve tin bilimleri, 1. Basım. Çeviren. Doğan Özlem. Paradigma.
Ebû Zeyd, N. H. (2014). Hermenötik ve metin yorumu (Çev. Muhammed Coşkun) Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (46) 237-266. doi: 10.15370/muifd.07141.
Gadamer, H. G. (2017). Hermeneutik. Cogito, (29), 42-58. Erişim adresi: https://avys.omu.edu.tr/

storage/app/public/atiyegulfer.kaymak/139333/Gadamer-%20Hermeneutik.pdf (Erişim tarihi: 
14,10.2024)

Güray, C. (2010). Sema’dan semah’a bir sonsuz devir. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma 
Dergisi, (56), 119-152. Erişim adresi: https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2580416 
(Erişim tarihi: 30.09.2024)

Güray, C. (2012). Anadolu’daki inanç ve müzik ilişkisinin semâ-semah kavramları çerçevesinde 
incelenmesi [Doktora tezi] Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İslam Tarihi ve 
Sanatları (Türk Din Mûsikîsi) Ana Bilim Dalı. Ankara.

Gölpınarlı, A. (2015). Mevlâna Celâleddîn - hayatı, felsefesi, eserleri. İnkılap.
Heidegger, M. (2004). Varlık ve zaman,  1. Baskı (A. Yardımlı, Çev.) İdea. 
Kılıç, M. (2005).  Felsefi, hukuksal ve teolojik metinleri anlama sorunu: Felsefi hermenötik 

bağlamında bir analiz. Hayrettin Ökçesiz (Haz.), Hukuk felsefesi ve sosyoloji arkivi, 12, ss. 90-
101. Hukuka Felsefi ve Sosyolojik Bakışlar – II Sempozyumu, İstanbul 7-11 Eylül 2004. İstanbul 
Barosu Yayınları. Erişim adresi: chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://
hfsa-sempozyum.com/wp-content/uploads/2019/02/HFSA12-Tam-Metin.pdf (Erişim tarihi: 
14.10.2024)

Köprülüzade, M. (1996). Türk—Moğol Şamanizminin tasavvufî islâm tarikatları üzerindeki tesiri (F. 
Tamir, Çev.) Bilig: Bilim ve Kültür Dergisi [Bilig: Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi], (1), 1-8.

Manav, F. (2022). Hermeneutik ve sanat felsefesi: Gadamer’de sanat ve sanat eseri üzerine. Akademik 
Sanat, (16), 110-116.

Nasr, S. H. (1985). İslam kozmoloji öğretilerine giriş (N. Şişman, Çev.) İnsan.
Nesterova, S. (2004). Hans-Georg Gadamer ‘in hermeneutiginde bir anlama modeli olarak diyalog 

[Yayımlanmamış yüksek lisans tezi] Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 
Özköse, K. (2007). Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî’nin düşünce dünyası. Tasavvuf İlmî ve Akademik 

Araştırma Dergisi, 20(8), 79-92. Erişim adresi: https://dosyalar.semazen.net/e_kitap/mevlana-
celaleddin-i-ruminin-dusunce-dunyasi-kadir-ozkose.pdf (Erişim tarihi: 22.10.2024). 

Özlem, D. (1999). Felsefi hermeneutiğe geçiş yolu olarak tarihselcilik. Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, 40(2-3), 127-146. Erişim adresi: https://dergipark.org.tr/tr/download/article-
file/2573329 (Erişim tarihi: 20.10.2024)

Öztürk, E. (2009). Hermeneutiğin tarihsel dönüşümü. Journal of World of Turks/Zeitschrift für die Welt 
der Türken, 1(2), 145-175. Erişim adresi: https://www.researchgate.net/publication/330134983_
Hermeneutigin_Tarihsel_Donusumu_Historical_Transformation_of_Hermeneutics (Erişim 
tarihi: 14.10.2024)

Rumî, M. C. (1974). Mevlâna’nın Rubaileri. Çeviren. M. Nuri Gençosman. Milli Eğitim Basımevi. 
Rumî, M. C. (2014). Mesnevî-i Şerîf. (Mütercim: Süleyman Nahîfî, Sadeleştirren: Âmil Çelebioğlu) 

Timaş.

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu



ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org ISSN 1300-7491 e-ISSN 2791-6057                                   � https://www.folkloredebiyat.org

64 65

Rumî, M. C. (2015). Mesnevî-i Ma‘nevî. (D. Örs; H. Kırlangıç, Çev.)Türkiye Yazma Eserler Kurumu 
Başkanlığı. 

Rumî, M. C. (1957). Dîvân-ı Kebîr I. A. Gölpınarlı (Haz.) Remzi.
Schleiermacher, F. D. E. (2015). Hermeneutik üzerine aforizmalar 1805 ve 1809/10’dan. 

Mustafa Günay (Ed.),  1. Baskı (A. Yardımlı, Çev.) İdea.  Özne Felsefe, Bilim ve Sanat 
Yazıları-Tarihe Felsefeyle Bakmak, 23. Kitap, 75-98. Erişim adresi: chrome-extension://
efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/http://www.metinbal.net/metin_yayinlar/Schleiermacher_
Hermeneutik_Uzerine_Aforizmalar.pdf (Erişim tarihi: 17.10.2024).

Sipehsâlâr, Feridun bin Ahmed-i. (1977). Mevlânâ ve etrafındakiler. (T. Yazıcı, Çev.) Tercüman 
1001. 

Soylu Bağçeci, F., Öner, O. L., Güray, C. (2016). Metaforik anlatımlarla bezenmiş bir müziğin dili 
ney’i anlatır?. Fazlı Arslan, Mustafa Tahir Öztürk (Ed), Müzik=Bilim+Sanat, (s. 35-57) içinde. 
Yayınevi. 

Soylu Bağçeci, F. (2017). Günümüz anlayışında Mevlevîlik ve Mevlevî ayinleri [Doktora tezi] Erciyes 
Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Müzik Bilimleri Anabilim Dalı.

Soylu Bağçeci, F., Özdemir, M. (2022). Divân-ı Kebîr’de yer alan rebap çalgısına yönelik metaforların 
hermeneutik açıdan incelenmesi. Rast Müzikoloji Dergisi, 10(1), 1-26.

Soylu Bağçeci, F. (2022). Tasavvufta müzik ve metafizik ilişkisinin Grek düşüncesindeki kökenleri. 
H. Arapgirlioğlu (Ed.), Güzel sanatlarda araştırma ve değerlendirmeler. (ss. 107-119) Gece.

Uludağ, S. (1992). İslâm açısından mûsikî ve semâ. Uludağ.
Yıldırım, B. (2020). Elest bezminin âvâzesi mûsikî: Müslümanların yaklaşımları, Sosyal Bilimler 

Araştırma Dergisi (SBRD), 18(36) (Haziran 2020/2): 73-95. Erişim adresi: https://isamveri.org/
pdfdrg/D02540/2021_36/2021_36_YILDIRIMB.pdf (Erişim tarihi: 26.12.2024).

Bu eser Creative Commons Atıf 4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 
(This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License).

folklor/edebiyat yıl (year): 2026, cilt (vol.): 32, sayı (no.): 125- Fulya Soylu Bağçeci - N. Oya Levendoğlu




